
PHILOSOPHIE MATHÉMATIQUE*

Ferdinand GONSETH

INTRODUCTION

1. L’étude qui suit a pour but de préparer la réponse à la question : «Qu’est-ce que
les années 1937 et 1938 ont apporté de neuf à la philosophie mathématique ?» [1].
C’est là, chacun en conviendra, une tâche assez épineuse. Peut-être le serait-elle
moins, si elle pouvait simplement faire suite à une étude sur les apports de l’année
1936 ? Elle trouverait un cadre tout préparé pour s’y insérer, et les points de repère
nécessaires pour situer et pour apprécier les efforts individuels. Elle disposerait,
pour juger le nouveau, du terme indispensable de comparaison, qui est l’acquis,
l’existant, le connu. Or, pour incommode que cela soit, la présente étude ne vient
pas en second : elle devra donc elle-même pourvoir à tout ce qu’elle aurait aimé
trouver, et dont elle ne saurait se passer.

Une recherche de philosophie a rarement une existence autonome. Une bonne
part de sa signification lui vient de ses rapports avec les problèmes de l’heure. Et
ceux-ci, à leur tour, peuvent être rarement saisis sans explications préalables, qui
éclairent leur histoire et précisent leurs relations avec les thèmes fondamentaux et
persistants. La nature même de notre sujet va donc nous imposer une double tâche
préliminaire :

Évoquer les problèmes de portée philosophique devant lesquels la pensée
mathématique se trouvait placée au début de 1937 (et devant lesquels elle se trouve
placée encore aujourd’hui), et décrire les courants les plus importants entre lesquels
elle se trouvait (et se trouve encore) partagée.

Comme d’une toile de fond, nous avons besoin d’un panorama général des idées
et des écoles, des problèmes et des doctrines. Ce paysage philosophique pourra nous
servir de système de référence. S’il fallait se passer des moyens de comparaison et
de coordination qu’il comportera tout naturellement, la production de 1937 et 1938
— nous le craignons — apparaîtrait bien morcelée, incohérente et même contradic-
toire.

D’ailleurs, qu’on ne s’attende pas à une description sans lacune, à une
énumération sans omission. L’espace, le temps et les informations dont le

* Article publié dans Philosophie — Chronique annuelle de l’Institut International de Collaboration
Philosophique, no 837, édité par Hermann, Paris (1939), p. 3-66.



2 F. GONSETH

commentateur a pu disposer représentaient autant de principes de choix et de
limitation — sans parler de son propre point de vue qui ne saurait ne pas intervenir
comme une catégorie normativea priori.

Philosophie mathématique 3

PREMIERE PARTIE

Les grands thèmes de la philosophie mathématique

Remarques

2. Il est vain de chercherà formuler un critère permettant de séparer nettement les
questions que le mathématicien reconnaîtra comme siennes de celles qu’il
abandonneraà la compétence du philosophe. S’il est des questions qui n’intéressent
que le technicien, et d’autres qui ne préoccupent que le philosophe, il en existe
d’autres encore sur lesquelles philosophes et techniciens se rencontrent. Et,
d’ailleurs, ces deux types, qu’il est souvent commode d’opposer l’un à l’autre,
existent-ils véritablementà l’état pur ? Toute réflexion critique sur la Mathématique
ne présuppose-t-elle pas une connaissance authentique, c’est-à-dire une possession
suffisante de la technique spécifique de cette discipline, que seule une pratique
préalable peut assurer ? D’autre part, existe-t-il un seul mathématicien qui n’ait
jamais levé les yeux de son travail pour songerà la Méthode et aux fondements des
procédés mentaux qu’il met enœuvre ? Critique et technique se complètent et se
conditionnent mutuellementà la façon, il est vrai, de deux principes antagonistes et
pourtant inséparables. La technique ne développe toute sa force que si la critique
est refoulée, inhibée; la critique commence au contraire par suspendre la validité
inconditionnelle de la technique, pour la soumettreà l’examen renouvelé, à la
«reconsidération». Le pur technicien et le pur philosophe ne sont donc que deux
types abstraits, personnifiant deux tendances complémentaires de notre activité
mentale.

D’ailleurs, le jeu alternatif de ces deux tendances peutêtre aperçu jusque dans
l’exécution des actes les plus simples. L’attention est, certaines fois, toute tendue
vers l’efficacité d’un geste habituel : cette attention exclut toute velléité de variation
exploratrice. Mais le geste doit-ilêtre systématiquement corrigé : l’attention se
reporte sur son déroulement, qui peutêtre librement suspendu et modifié à volonté.

Ces deux moments concourent naturellementà l’exercice de toute activité
organisée (qui n’est jamais un pur automatisme). Aussi n’y a-t-il rien d’étonnantà
les retrouver en face l’un de l’autre dans le champ de la recherche mathématique.
Ce qui peut cependant surprendre, c’est la méfiance et l’hostilité à peine cachées
d’une grande partie des«techniciens» envers toute pensée qui ne satisfait pas
d’avance aux conditions«d’exactitude» du raisonnement mathématique. Et c’est,
d’autre part, l’idée dépréciée que se font certains« philosophes» de toute technicité.
Non pas que l’on ne sache pas distinguer les raisons de cette réciproque incompré-
hension : on s’étonne plutôt qu’elles n’aient pasété depuis longtemps dévoilées et
désarmées.



4 F. GONSETH

Ainsi donc, le«philosophique» et le«technique» apparaissentà la fois conjugués
dans leur opposition et antagonistes dans leur inséparable liaison. Ni chacun pour
soi, ni dans leurs relations réciproques, il ne peutêtre question de les définir
exactement et définitivement. Ce qui est de l’un ou de l’autre ne s’arbitre pas une
fois pour toutes, sur la foi de tels ou tels caractères déterminés : le partage se fait
par un arbitrage vivant, mouvant, renouvelé. Dans cet arbitrage toujoursà reprendre,
les intentions qui animent la critique philosophique et l’activité technique se
rajeunissent. La dialectique où elles s’affrontent reflète, par ses variations, les
phases de cette compétition inépuisable, dans laquelle l’une et l’autre prennent une
figure plus nette et plus assurée, dans laquelle les idées mêmes du philosophique et
du technique se concèdent mutuellement une signification de plus en plus efficace
et jamais achevée.

Il ne faut donc pas chercherà tracer une ligne immuable de démarcation entre
les thèmes authentiquement philosophiques... et les autres. Certaines questions
philosophiques sont, par exemple, susceptibles de devenir le centre d’une nouvelle
activité technique (comme la théorie de la démonstration nous en offre un exemple
actuel). Plus que par le sujet, c’est par l’intention que le caractère philosophique se
marque. Or, en face d’une technique qui chercheà s’enfermer dans les limites d’une
spécificit é toujours mieux précisée, l’intention qui s’avère le plus simplement et le
plus authentiquement philosophique, c’est celle de raccorder l’activité mathématique
à toutes les formes de la connaissance objective.

Philosophie mathématique 5

CHAPITRE I

La Dialectique de la connaissance

3. Sous ce titre général, et dans une description sommaire qui ne veut et ne peut
être ni exhaustive, ni définitive, nous allons distinguer trois grands thèmes que la
pensée mathématique ne cesse de traiter, de plus en plus subtilement et de plus en
plus efficacement. Les voici, formulés de façon un peu inhabituelle :

I. Les mathématiques en tant queDialectique de la sensation.
II. Les mathématiques en tant queDialectique de nos conduites élémentaires.
III. Les mathématiques en tant queDialectique de l’expérience systématique.

1. La Dialectique de la sensation.

4. Ce n’est pas chose très simple de décrire le rôle des mathématiques que cette
rubrique prétend saisir, parce qu’il chevauche plusieurs disciplinesà la fois, allant
de la logiqueà la physiologie. Aussi, plutôt que d’en parler immédiatement en
termes généraux, allons-nous chercher tout d’abordà le distinguer dans une question
typique : celle des rapports de l’«espace sensible» et de l’«espace géométrique».

C’est d’ailleurs un sujet aux multiples aspects. Et, depuis que la critique
kantienne l’a authentiquement abordé par la question :«Wie ist Geometrie
überhaupt möglich ?», d’innombrables essais lui ontété consacrés.

L’espace sensible, ou l’espace-représentation, c’est cette vision d’uneétendue en
largeur, hauteur et profondeur que tout homme normal transporte avec lui, dans
laquelle les choses perçues viennent prendre place, en volume et couleur.

Le langage ordinaire, lorsqu’il prend pour objet le monde extérieur et nos
«conduites» qui s’y rapportent, s’articule nécessairement sur un certain nombre de
termes relatifsà cette «forme» de toute notre information naturelle. Certes, le
nombreπ n’y figure pas de lui-même, mais il s’y établit une série de relations«de
pur bon sens» entre les idées du haut, du bas, du plus près et du plus loin, de la
gauche et de la droite, de l’extérieur et de l’intérieur, pour ne citer que les exemples
les plus simples. L’usage que nous faisons tout naturellement de ces idées
représente déjà une dialectique de l’espace, très sommaire il est vrai— une
dialectique de l’espace sensible.

Paul VALÉRY, dansVariété I [2], parlant de l’invention par les Grecs de la
géométrie rationnelle,écrit :

«Songezà la subtilité et à la volonté qu’il leur a fallu pour accomplir l’ajuste-
ment si délicat, siimprobable, du langage commun au raisonnement précis... comme
ils ont bien réussi dans la correspondance nette de ces opérations [motrices et
visuelles] avec les propriétés linguistiques et grammaticales. Ils se sont fiés à la
parole età ses combinaisons pour les conduire sûrement dans l’espace».



6 F. GONSETH

Plus justement encore, ne faudrait-il pas parler d’une extension des procédés du
langage par la création de notions plus précises, telles que celles de point
géométrique, de droite idéale et de cercle parfait, et par l’institution de règles très
strictes dans la façon de les lier en phrases; par l’instauration d’un arbitrage très
exigeant de leurs rapports réciproques;par l’invention, en un mot, d’une nouvelle
Dialectique de l’espace dont les règles et les normes ne sont point d’ordre
grammatical, mais sont inspirées par une contemplation attentive de la forme que
prend en nous la sensation de l’espace, et par une prise de conscience de la
structure de celle-ci ?

Sous sa forme«purement rationnelle», dominée par les notions d’intuition et
d’évidence, la géométrie est donc moins directement une Dialectique de l’«espace
physique», explorable par une expérimentation volontaire, qu’une Dialectique de
l’«espace-représentation», forme prédestinée de l’expérience sensible.

5. Cependant, la question de l’espace n’est pointépuisée par une analyse systémati-
que de la structure des sensations. La sensation n’est qu’un deséléments informa-
teurs de nos conduites, en face d’un monde extérieur portant le caractère du réel.
Et c’est pourquoi l’analyse de la sensation doit se compléter d’un examen de sa
valeur informatrice, non plus sous l’angle de la nécessité a priori, mais sous l’angle
de la validité.

Dès ici, élargissons quelque peu la question. Notre conduite est informéeà la fois
par les signaux captés par nos organes sensoriels et par lesétats de certains
dispositifs organiques (canaux semi-circulaires, par exemple)où viennent s’inscrire
les variations de notre propre système corporel. Pour que ces signaux atteignent
notre conscience sous leurs aspects différenciés de lieu, de couleur ou de son, par
exemple; pour que lesétats des dispositifs organiques appropriés puissentêtre
convertis en contributions au déroulement de telle ou telle action,il faut qu’ils
viennent se situer, se spécifier au sein de certains systèmes référentiels et
coordinateurs, systèmes empiétant sur l’organique et sur le mental. Ce sont ces
systèmes qui sous-tendent la perception de l’espaceétendu selon trois dimensions,
dont il vient d’être question; qui organisent la vision colorée; qui nous assurent la
maîtrise de notreéquilibre et l’efficace coordination de nos mouvements...; qui
président, en un mot,à nos relations naturelles avec le monde physique.

Ces systèmes organiques et mentaux, quantà leur destination, sont comparables
à des tableauxétablis au préalable, permettant d’interpréter le résultat de telle ou
telle mesure. Leur existenceéquivaut à un certain ensemble de connaissances
préliminaires,à certaines«données primitives» de la connaissance. Celles-ci ne sont
que partiellement innées; on peut en observer l’acquisition progressive chez les
petits enfants; même chez les adultes, elles ne sont pas absolument fixées. Certes,
on peut les direa priori, et par conséquent aussinormatives : mais seulement dans
un sens assez relatif.C’est à cet ordre de connaissances que nous appliquerons le
qualificatif «intuitif».

Philosophie mathématique 7

Reprenant une expression kantienne célèbre, nous avons proposé le nom deforme
intuitive pour toute«totalité mentale» — plus ou moins différenciée — engendrant
et arbitrant un champ de représentations, c’est-à-dire un ensemble de représenta-
tions de même nature, mais variables avec un certain nombre de degrés de liberté.
Telle de ces formes paraît répondre immédiatement au fonctionnement d’un organe
sensoriel déterminé, comme la couleur répondà l’œil; d’autres paraissent répondre
à une activité moins différenciée, comme la forme intuitive où se fonde la sensation
du temps vécu.

Pour revenirà l’exemple de l’espace, la question qui nous occupe s’élargit et
s’approfondit tout naturellement : c’est tout ce qui peutêtre su de la forme intuitive
relativeà l’espace qui doitêtre raccordé, d’une partà l’existence età la structure
de la géométrie rationnelle, d’autre part aux possibilités de peuplement d’un espace
«réel» par des objets matériels.

Illustrons les remarques qui précèdent par les titres de quelques travaux qui s’y
rapportent, pris d’ailleurs un peu au hasard :

Henri POINCARÉ : L’espace sensible [3].
Henri POINCARÉ : Pourquoi l’espace a trois dimensions [4].
Henri POINCARÉ : L’espace et la géométrie [5].
F. ENRIQUES : Les données spatiales des sens et la genèse psychologique des

concepts géométriques [6].
L. BRUNSCHVICG : Le peuplement de l’espace [7].
H. WEYL : Das Raumproblem [8].
F. GONSETH : Les formes intuitives [9].

6. Le problème classique dont il vient d’être question et qui comporte de si
nombreuses variantes doit uniquement, répétons-le, servir de modèle.

Il ne concerne qu’un aspect de la question des rapports de l’intuitif et du
rationnel, mais un aspect particulièrement accessible et spécialementévocateur. Il
prépare et préfigure plus ou moins fidèlement tous les problèmes où l’on prétend
saisir et reproduire avec quelque exactitude le contenu, la structure d’une forme
intuitive, ou de toute autre catégorie suffisamment séparable de connaissances
intuitives.

L’exemple le plus complet et le plus frappant de la mathématisation d’une autre
forme intuitive que celle de l’espace est fourni par lathéorie mathématique de la
couleur.

Pour illustrer ce thème célèbre rappelons lecercle des couleurs de NEWTON [10],
la pyramide des couleurs de LAMBERT [11], la Farbenlehre de GOETHE [12], les
postulats de GRASSMANN [13]; joignons-y quelques titres suggestifs :

H. V.HELMOLTZ : Handbuch der physiologischen Optik [14].
E. HERING : Grundzüge der Lehre vom Lichtsinn [15].
E. SCHRÖDINGER : Grundlinien einer Farbenmetrik [16].
J.F. SCHOUTEN : Vierfarbentheorie [17].



8 F. GONSETH

Et pour ne pas passer la mathématisation du son complètement sous silence,
citons encore lesElemente der Psychophysik : de FECHNER[18] et, par exemple, le
travail tout récent :

K.W. WAGNER : Vorschlag zu einer praktischen Definition der Lautheit [19].

7. C’est encore ici qu’il faut ranger les problèmes où l’on ne prétend pas
expressément faire la théorie d’une sensation, ouélaborer la structure rationnelle
d’un secteur plus ou moins déterminé de l’intuition, mais où l’on se propose
d’apprécier le rôle que jouent certaines notions intuitives fondamentales dans
l’édification de certaines théoriesà caractère mathématique.

L’exemple typique est ici celui de laCinématique, par la façon dont on y fait
intervenir les idées du temps, de la simultanéité et de la vitesse, par exemple.

C’est ici que viendraient se placer lesétudes sur les rapports du temps
intuitivement apprécié aux notions abstraites portant le même nom : le temps
galiléen, le temps de la cinématique einsteinienne ou temps relatif, le temps local,
etc.

C’est sous la. même rubrique, d’ailleurs, que l’on aurait déjà trouvé les
discussions concernant la possibilité d’accorder notre intuition spatiale avec les
espaces non-euclidiens.

Il est vrai qu’en citant laThéorie de la relativité nous quittons le domaine
traditionnel des mathématiques pour nous engager dans la physique théorique. (La
distinction entre mathématiques pures et physique théorique, surtout sous l’angle où
nous les envisageons ici, est d’ailleurs purement traditionnelle). Nous touchons en
outre au rôle des mathématiques qui fera l’objet de la rubrique III.

Ce qui devraitêtre rassemblé ici, c’est plus spécialement tout ce qui a trait aux
rapports des notions intuitives, des formes intuitives, en un mot de toute espèce de
connaissance intuitive, avec toute espèce de construction abstraite.En particulier les
difficiles questions concernant le raccordement des théories atomiques et quantiques
à l’intuition macroscopique.

Puisque l’occasion s’en présente d’elle-même, remarquons que la question
générale dont nous parlons ici est celle même qui fait l’objet du phénoménolo-
gisme : expliciter la structure de la sensation et des sensations. Les moyens de
l’explicitation y sont fournis par une dialectiquead hoc : façon de faire certaine-
ment légitime, à la condition de ne pas préjuger le possible. Le raisonnement
géométrique, par exemple, réalise une dialectique de ce genre.

2. La Dialectique des conduites élémentaires.

8. Nous disions que les connaissances intuitives— dont le jeu dialectique s’établit
en notre esprit sinon par la transmission héréditaire d’une structure complètement
prédestinée, du moins par l’épanouissement d’une disposition héréditaire — nous
disions que ces connaissances ont un caractère normatif. Ceci s’explique facile-

Philosophie mathématique 9

ment : lorsqu’une information est liée à certains moyens d’information indispensa-
bles et irremplaçables, ces moyens entrent pour une part dans la forme même de
l’information. La connaissance qui en dérive porte en elle-même les caractères
systématiques, peut-être accidentels, des procédés informateurscomme des lois de
structure nécessaires a priori. C’est pourquoi l’on peut dire, par exemple, que
l’espace et le temps sont des formesa priori de toute connaissance du réel. Toute
autre connaissance intuitive est normative au même titre. Le grand problème de la
philosophie scientifique actuelle consiste précisément à tempérer ce caractère
d’impérative nécessité, dans les conflits de compétence où l’expérimentation
systématique se retourne contre l’intuition pour lui donner tort.

9. Dans l’examen très sommaire que nous faisons ici de nos moyens de connaître,
il faut placer à côté des connaissances intuitives dont il vient d’être question
d’autres connaissances qu’il faut également appelernormatives. Bien qu’on ne
puisse dire qu’elles ne se rapportent aucunement au monde extérieur, elles ne
concernent cependant pas directement tel ou tel complexe de sensations, ni tel ou
tel groupe de comportements corporels. Elles tiennentà des notions générales,
comme l’existence, l’identité, la différence, la permanence, la variation, l’unité, la
diversité, la possibilité, la compatibilité, la nécessité, la chose, la cause, la
correspondance, etc., etc.

Ces notions jouent, dans notreéconomie mentale, un rôle moins apparent que
celui des représentations intuitives. C’est par comparaison avec ces dernières
qu’elles peuvent le plus facilementêtre expliquées. Ce que l’espace sensible ou la
forme intuitive de l’espace sont au groupe des déplacements dont nous sommes
capables, ces idées le sontà certainesconduites élémentaires. Elles sontà la fois
connaissances abstraites et moyens de nous insérer, adéquatementà nos fins, dans
le déroulement des phénomènes et des actionsétrangères.

Leur caractère normatifa priori se manifeste en ceci :elles semblent apporter
à certains jugements qu’elles informent et soutiennent une vérité inconditionnelle,
une nécessité sans réserve, en dehors de tout souci de vérification. En voici trois
exemples, pris au hasard :

les mêmes causes entraînent les mêmes effets;
si je porte A qui porte B, je porte B;
deux groupes d’objets qui se correspondent unà un sontégalement nombreux,

etc.
C’est l’organisation systématique de ces jugements, qui portent en eux-mêmes leur

propre nécessité, du moins dans le cadre de la vie«ordinaire», qu’on pourrait appeler
uneDialectique de nos conduites élémentaires. La logique traditionnelle en occupe
un secteur, relatif spécialement aux notions d’être et de non-être, de vrai et de faux,
d’individu et de classe. Les logiques modales en manifestent d’autres aspects.

Les notions dont il s’agit sont donc identiques,équivalentes ou comparablesà
celles qui servent en quelque sorte d’enseignes auxcatégories a priori de l’entende-



10 F. GONSETH

ment. Et c’est pourquoi, pour la distinguer de la connaissance intuitive dont il vient
d’être question, nous pourrions appelercatégorique (ou catégorielle) la connaissance
que leur usage efficace présuppose.

10. Ici encore, la comparaison avec la connaissance intuitive est susceptible de nous
suggérer les réserves nécessaires : comme les représentations intuitives, les notions
catégoriques ne sont que partiellement innées; on peut observer un stade de
l’intelligence enfantine où elles ne sont pas encore bien assurées. Même chez
l’adulte on ne peut, sans arbitraire, prétendre qu’elles soient définitivement fixées :
bien des indices témoignent du contraire. C’est précisément l’un des problèmes les
plus délicats et les plus actuels de concilier, dans le cadre d’une théorie de la
connaissance, leur caractère normatifa priori avec la possibilité d’un glissement de
leur signification, sous la pression de l’expérience consciente.

Autant que par la connaissance intuitive, la pensée mathématique est informée
dans toutes ses démarches par la connaissance catégorique. Elles sont ensemble les
garantes desévidences où le mathématicien vient ancrer ses certitudes; ce sont les
informatrices de l’intuition à laquelle il se fie.

Pour souligner l’analogie avec les problèmes relatifsà l’organisation systématique
de la sensation, il convient de citerégalement un problème typique; ce sera, par
exemple :

La logique formelle et la logique naturelle, ou bien la formalisation des
jugements du sens commun.

11. Le problème des rapports de la logique, en tant que système conceptuel et
verbal,à l’ensemble des connaissances catégoriques dans lesquelles elle se fonde,
présente comme le problème des rapports de la géométrie rationnelleà la forme
intuitive relativeà l’espace, les aspects les plus divers, aspects allant de l’analyse
grammaticale jusqu’à l’édification axiomatique d’une logique symbolique.

De quelque côté, d’ailleurs, qu’on l’envisage, on est toujours ramené à la
question complémentaire (et fondamentale) suivante :dans quelle mesure l’expé-
rience confirme-t-elle ou infirme-t-elle la connaissance catégorique a priori ?

Voici enfin, quelques titres d’essais traitant plus ou moinsétroitement cette
question modèle :

H. POINCARÉ : Ce que doit être une classification [20].
F. ENRIQUES : Logique réelle et logique formelle [21].
F. ORESTANO : Logica del potenziamento e logica dei comportamenti [68].
R. POIRIER : De la pensée logique [69].
E.C. TOLMAN : An Operational Analysis of Demands [22].
F. GONSETH : La logique en tant que physique de l’objet quelconque [23].

12. Tandis que, dans le cas de la connaissance intuitive, nousétions en mesure de
mettre d’autresédifices rationnels en parallèle avec la«géométrie science abstraite»,
c’est seulement assez récemment que l’idée d’une formalisation méthodiquement

Philosophie mathématique 11

étendueà d’autres secteurs de la connaissance catégorique semble avoirété plus ou
moins nettement conçue. Observons pour terminer que c’est à l’idée d’une
formalisation s’étendant progressivement à tout le domaine catégorique que répond
la dénomination de «Dialectique des conduites élémentaires».

3. La Dialectique de l’expérience systématique.

13. Dans la classification sommaire de nos connaissances qui nous tient lieu de
principe directeur,à la connaissance normativea priori dont il vient d’être question
vient à la fois s’adjoindre et s’opposer la connaissancea posteriori gagnée par une
expérimentation systématique. Quel rôle les Mathématiques jouent-elles dans
l’organisation de celles-ci ? Comment. viennent-elles s’y insérer, y trouver prise et
y faire valoir leur propre systématique ?

C’est ici que s’offre assez naturellement l’occasion de marquer— encore une
fois très sommairement— l’endroit où deux grandes disciplines telles que les
Mathématiques et la Physique se rejoignent età partir duquel leurs caractères
essentiels se différencient.

Le cadre traditionnel des mathématiques (et de la logique) est indéniablement
celui de la connaissance normative a priori. Si le normatif pouvaitêtre constitué
à l’état pur, dégagé de toute gangue expérimentale, et s’il pouvait être posé et pensé
à jamais identiqueà lui-même, on posséderait par là même un caractère méthodique
opposant le rationnelà toute forme de connaissance acquise; un caractère
méthodique convenant essentiellement aux mathématiques (età la logique)en face
de toutes les autres disciplines scientifiques. En plaçant l’opposition entre le
normatif a priori et l’acquis a posteriori à la base même de nos premières
distinctions, nous entendons marquer que cette opposition est une des données
essentielles de toute analyse de la connaissance. Cependant, il faut se garder de faire
de cette distinction sommaire et légitime un principe absolu, arbitraire et trompeur.
L’arbitrage entre le normatif et l’expérimental est en devenir dans les consciences
individuelles et dans la conscience collectiveà travers l’histoire. Rien ne nous
autoriseà préjuger une fois pour toutes de la dialectique par laquelle il s’exprime.
Poser en absolu préalable telle ou telle forme sommairement adéquate de cette
dialectique, c’est fausser par avance les conditions du problème. En fait, les grandes
disciplines de l’esprit participent toutes plus ou moins les unes des autres; elles ne
prennent leur spécificit é que par l’affirmation de certains caractères et de certaines
intentions qui ne sont nulle part complètement absents.

14. Un exemple typique fera mieux apercevoir la portée de ces observations. La
question que voici :Le groupe des déplacements de l’espace géométrique fournit-il
une description adéquate des possibilités de localisation d’un corps matériel ? aurait
certainement puêtre évoquée dans le cadre des connaissances intuitives,à la
condition de ne pas faire appelà une technique des localisations dépassant les



12 F. GONSETH

pratiques journalières dans le maniement des objets. Cette pratique est naturellement
tout engagée elle-même dans la connaissance normative de l’espace et de l’«objet
quelconque». De ce point de vue, soumettre ce maniementà une systématique
rationnelle, ce n’est pas encore sortir de laDialectique de la sensation et des
conduites élémentaires.

15. On en sort, au contraire, si l’on érige en règle méthodique l’intention de tenir
compte des renseignements fournis par les techniques expérimentales, même dans
l’éventualité où ces renseignements ne s’accorderaient pas sans effort avec nos vues
préalables. C’est la volonté d’instrumenter les phénomènes qui fait s’éloigner la
spécificit é de la Physique de celle des Mathématiques. Et cependant, cette volonté
n’est point absente de la géométrie élémentaire. La pratique de la règle et du
compas dépasse et prolonge instrumentalement nos facultés naturelles quantà la
mesure età la localisation des objets :c’est un authentique chapitre de physique.

Où tracer une ligne nette de démarcation ? Notre corps, nos membres et nos
organes enregistreurs sont aussi des appareils susceptibles d’être éduqués et
perfectionnés. Il n’y a pas de rupture entre le normatif et l’expérimental : ce dernier
voit simplement s’épanouir en système une intention implicitement, mais essentielle-
ment, comprise dans le premier.

Il y a d’ailleurs certains chapitres intermédiaires, tels que la Cinématique par
exemple, que la tradition hésite à attribuer aux mathématiques dites pures plutôt
qu’à la physique. En un mot, les caractères essentiels de toute physique peuventêtre
poursuivis et retrouvés jusque dans les lieux forts du rationnel, c’est-à-dire jusque
dans les dialectiques normatives, sans que jamais le fil ne casse.

16. D’ailleurs, ce qui doit nous intéresser spécialement ici, c’est le phénomène
inverse : c’est que l’expérimental ne peut pas, lui non plus,être réalisé à l’état pur.
On peutégalement y poursuivre en sens opposé et y retrouver— et même sous
diverses formes— l’intention mathématique par excellence : l’intention de
reproduire le réel par des enchaînements soumisà une réalité interne, de traduire le
phénomène par un déroulement autonome de schèmes mentaux, de tout ramenerà
un jeu réglé de symboles ou même de signes concrets : en un mot,l’intention
dialectique.

Elle y intervient dans l’inévitable mise en jeu du normatif préformé, qui reste le
truchement obligé de tout nouvel acquis. C’est le point de vue dit«de l’application
des mathématiques pures». De ce point de vue, l’expérimentation systématique
applique les règles de la logique,applique les procédés de l’arithmétique,applique
la notion de fonction,applique l’analyse, la géométrie à n dimensions, etc., etc.

Ce point de vue n’est que très sommairement juste : la chose est maintenant,
pensons-nous, suffisamment claire. L’intention dialectique se manifeste aussi par
une fantaisie créatricesui generis s’exerçant sur les thèmes originels; et pliant ceux-
ci à des variations dont ils sortent souvent profondément modifiés. L’esprit y

Philosophie mathématique 13

reprend une certaine liberté vis-à-vis de ses engagements primitifs : l’espace devient
espace-temps, espace de configuration, extension en phase, etc. Certaines de ces
variations, telles que laCinématique relativiste ou la Mécanique ondulatoire,
inaugurent des dialectiques imprévues où l’on prétend remanier les liaisons existant
préalablement et normativement entre les notions de temps, d’extension, de
substance.

L’intention dialectique est enfinévidente dans certaines tentatives théoriques
qu’on qualifierait volontiers dedialectiques ad hoc, qui se portent résolument en
dehors du normatif constitué. Nous pensons ici, par exemple, auxStatistiques de
FERMI ou de BOSE-EINSTEIN, ou à la Logique ad hoc de l’objet atomique [86].

Même lorsque l’intention expérimentale prétend se rendre autonome, en déclarant
par exemple :La seule définition effective d’une notion physique, c’est, en définitive,
l’ensemble des mesures par lesquelles elle entre efficacement dans ma sphère
d’action, l’intention dialectique est encore bien visible sous le travestibehavioriste.

17. En somme, le problème qui s’ouvre ici appartientà la philosophie des
mathématiques aussi bien qu’à la philosophie de toute autre science. C’est
d’accrocher l’expérimental au normatif de façon cohérente, ce qui veut dire : dans
le cadre d’une dialectique commune. C’est finalement toujours ce problème que les
oppositions verbales, telles que les suivantes,évoquent : rationnel et expérimental,
absolu et relatif, nécessairea priori et vérifi é a posteriori, etc. C’est toujours la
question fondamentale de l’induction et de ladéduction qui est visée, c’est-à-dire
celle de l’arbitrage entre lenormatif et l’expérimental.



Philosophie mathématique 15

CHAPITRE II

La Méthode de la pensée mathématique

1. Observations préliminaires.

18. Si le premier grand thème de la philosophie mathématique est l’examen critique
du moment mathématique dans la genèse, l’accroissement et l’organisation du
système de nos connaissances, la mise en relation du savoir et de la technique du
mathématicien avec toutes les techniques et tout le savoir— ce que nous avons
enfermé dans la formule«la Dialectique de la connaissance» — le second grand
thème est la saisie de cette dialectique dans ce qu’elle a de particulier; la recherche
de ses caractères distinctifs; la poursuite de sa progressive autonomie; l’instauration
de sa spécificit é; c’est, en un mot, le thème de la Méthode des sciences mathémati-
ques.

19. Sans presque jamaisêtre nommé et le plus souvent sansêtre clairement aperçu,
c’est le problème de la Méthode qui forme le fond commun des recherches et des
discussions actuelles sur le fondement des mathématiques. L’intention philosophique
et critique qui s’exprime dans ce problème semble avoirété longtemps refoulée, et
peut-être oubliée, même dans les travaux prenant la«méthode axiomatique» ou la
«méthode déductive» comme objet. Les expériences de ces dernières décades
semblent cependant le ramener au premier plan : il est redevenu opportun de
signaler que, mieux que toute autre, l’idée d’une méthode de la pensée mathémati-
que permet de réunir dans une même perspective les tentatives allant de PLATON,
par DESCARTES, LEIBNIZ et KANT, jusqu’aux modernes; que l’intentionà laquelle
elle répond cherche encore aujourd’hui à se réaliser; que le problème critique qui
est aujourd’hui posé n’est que la variante actuelle d’un problème qui accompagne
durablement l’expérience de la pensée.

Ce problème comporte des difficultés exceptionnelles : il importe d’en signaler
quelques-unes avant de l’aborder.

20. Si l’on possédait un modèle authentique d’une«Méthode pour diriger l’esprit»
dans la pratique de quelque dialectique, la critique de la«Méthode de la pensée
mathématique» aurait des chances de pouvoir s’exercerà partir de ce point d’appui.
Mais les caractères distinctifs, les exigences idéales d’une telle Méthode ne nous
sont nulle part donnés d’avance, manifestés à l’état pur. Tout au contraire, c’est tout
à la fois qu’il faut gagner progressivement :ce qui fait le caractère méthodique
d’une pratique et ce qui fait l’efficace d’une méthode. Il n’y a pas de pratique sans
quelque méthode, pas de méthode sans quelque pratique; mais ni les caractères de
l’une, ni les exigences de l’autre ne sont complètement prédestinés : ce sont des



16 F. GONSETH

conceptions de l’esprit, répondantà telles ou telles intentions, tenant compte de
telles ou telles nécessités, que l’esprit est plus ou moins libre de retoucher et même
d’abandonner. L’idée même de méthode se développe et se détermine au fur età
mesure que les techniques s’organisent et se différencient.

Passer outreà ce fait primordial, penser comme si la spécification du mathémati-
que était chose définitivement accomplie, raisonner comme si l’autonomie du
rationnelétait complètement instaurée, c’est tout simplifier, toutéclairer d’un jour
factice : c’est prendre la questionà rebours.

Il en résulte que l’on ne saurait, sans arbitraire, sortir le problème de la méthode
du cadre historique et génétique : l’esprit ne sauraitêtre dispensé de sa tâche, qui
est de partir d’images et d’idées sommaires pour en poursuivre la différenciation.

2. Le problème de l’évidence.

a) La méthode de l’évidence et de la nécessité inconditionnelles.

21. À la fois pour illustrer encore les singulières difficultés du problème et pour
faire apparaître une première réalisation sommaire de l’idée de la méthode en
mathématiques, arrêtons-nous au fait suivant : on observe, aussi bien dans le
développement historique que dans la genèse mentale de l’activité mathématique,
un stade où l’idée de démonstration n’est pas encore nettement présente.À ce
niveau, un certain maniement du nombre et des notions géométriques les plus
élémentaires est cependant possible.Cette pratique rudimentaire fait-elle apparaître
déjà quelque caractère méthodique ?

Dans la perspective en quelque sorte externe où s’est effectuée toutà l’heure la
discussion du premier grand thème, cette première et sommaire caractérisation se
distingue sans effort : toutes les opérations effectuées et tous les jugements portés
sont sous l’arbitrage de la connaissance normative. Dans la perspective interne de
l’esprit occupé par le jeu des idées mathématiques, l’envers de la même trame est
le suivant : c’est que, une fois effectuées, toutes les constatations de fait portent en
elles leur propreévidence; tous les jugements, une fois formulés, apparaissent
nécessaires; toutes les opérations. une fois conduitesà leur conclusion, ne se prêtent
plus à la conjecture.

22. Ce n’est pas ici le lieu d’expliquer pourquoi la mise enœuvre de la connais-
sancea priori s’accompagne du sentiment de la vérité en soi ou de la nécessité
inconditionnelle. Ce que le passage de la perspective interneà la perspective externe
ne peut cependant manquer de suggérer, c’est que toute atteinte au bien-fondé
illimit é de la connaissancea priori fera ricochet sur l’évidence et la nécessité des
jugements normatifs. C’est en ce sens que les jugementsa priori des mathématiques
ne sont pas complètement en dehors des atteintes de l’expérimentation systématique.

Cependant, même si la pratique systématique des jugements d’évidence et des

Philosophie mathématique 17

jugements nécessairesa priori devait s’entourer d’un halo critique, elle ne cesserait
pas pour cela de fournir le fond de toute pratique des mathématiques. Si donc nous
ne touchons pas du premier coup un caractère définitivementéclairci de la méthode
de la pensée mathématique en la qualifiant deméthode de l’évidence et de la
nécessité inconditionnelles nous n’aurons jamaisà douter que ce qualificatif soit
sommairement juste.

23. Il ne faut pas modifier essentiellement ce climat pour rendre compte, par
exemple, de laméthode cartésienne. Il suffit d’y ajouter quelques traits, d’ailleurs
fort importants. L’organisation interne doit tout d’abord être complétée par
l’intervention de«ces longues chaînes de raisons toutes simples et faciles» en
lesquelles DESCARTESvoyait se décomposer les démonstrations et qui sont les voies
par lesquelles, d’un «mouvement continu», la certitude absolue passe des prémisses
évidentes aux conclusions les plus lointaines. Chacune de ces raisons simples,
qu’elle constate uneéquivalence ou une conséquence, reste sous l’arbitrage de la
connaissance parévidence. Et, d’ailleurs, c’est encore sur la foi d’une règle
normative que la certitude est censée descendre inaltérée les degrés de l’échelle des
conséquences.

24. Cependant, pour ce qui concerne les progrès de l’idée de méthode, il serait
injuste de ne pas relever les deux moments essentiels que voici, de l’essai
cartésien :

a) l’énoncé des règles bien connues, auxquelles, selon DESCARTES, on peut se
restreindre sans que la pensée n’aliène rien de sonétendue ni de son pouvoir,
représente un essai d’explication des démarches que la pratique doit légitimement
accueillir;

b) ces règles sontà rapprocher des commentaires sur la vérité, sur les substances
simples, sur la lumière naturelle de l’esprit, etc., etc., qui sont partie intégrante de
la méthode, car ils apportent, sinon la justification des règles elles-mêmes, du moins
les raisons pour lesquelles elles ont été jugées suffisantes à elles seules.

Nous nommons un système de vues de ce genre, dont le but est d’insérer la
pratique d’une discipline de façon cohérente dans l’ensemble de nos activités (et qui
tient lieu de théorie de la connaissance),la doctrine préalable des vérités élémentai-
res de cette discipline.

Le qualificatif préalable ne doit pasêtre prisà la lettre. La doctrine en question
n’est préalable que dans la perspective méthodique, qui n’est jamais de toute
première instance. En fait, les démarches efficaces de la discipline et la doctrine
préalable qui metà nu les intentions originelles et qui explicite les ambiances
informatrices sont en interaction continue. Elles prennent simultanément leur rôle
et leur forme dans un ajustement réciproque.

25. En bref, les deuxéléments complémentaires que nous venons de souligner :a)
l’énumération des types de démarches permises ou prescrites,b) la doctrine



18 F. GONSETH

préalable des vérités élémentaires, sont deux traits essentiels que, dès ici, il faut
exiger de toute Méthode formulée.

Ces brèves remarques vont nous permettre de pousser une rapide pointe
comparative jusque dans la pratique ordinaire des mathématiques d’aujourd’hui.

b) La dialectique du suffisant et de l’arbitraire.

26. Une des difficultés essentielles du thème de la Méthode consiste en ceci : que
les caractères authentiques d’une Méthode des sciences mathématiques ne peuvent
être aperçus que dans les démarches effectives des mathématiciens, mais que ces
démarches doivent parfoisêtre invoquées contre le mathématicien lui-même. La
méthode dont il s’agit n’est pas uniquement la codification et l’explicitation de ce
que le mathématicien fait et pense aujourd’hui; il ne s’agit pas simplement d’écrire
un aperçu historique et critique du développement des mathématiques des anciens
aux modernes. Ce qu’on demande, c’est uneDialectique des démarches mathémati-
ques dans le cadre général de l’activité de l’esprit en vue de la connaissance. Or,
pour celui qui viseà cette Dialectique, la première constatation qui s’impose est
celle-ci : dans leurétat actuel, les mathématiques n’en offrent pas une réalisation
satisfaisante. Il ne faut donc juger les mathématiques et leurs pratiques actuelles que
comme une esquisse de ce qu’elles devront devenir— et qui n’est point encore
déterminé.

Dans une perspective suffisamment large, les exigences dont la recherche d’une
Dialectique de ce genre s’accompagnent ne s’opposent pasà l’intention réalisatrice
du mathématicien : elles ne s’enécartent que pour y revenir par un détour, avec une
fidélit é renouvelée. Mais, dans la perspective en quelque sorte journalière, le thème
de laMéthode à faire et le thème de laMéthode telle qu’elle est s’opposent plus
qu’ils ne s’allient.

En résumé, l’intention méthodique, l’intention de saisir les démarches mathémati-
ques dans une dialectiquead hoc doit refuser de se considérer comme engagée à
fond, et définitivement, dans la forme actuelle de la pensée dite «exacte».

27. Un exemple typique de l’inertie des vues traditionnelles en regard des exigences
méthodiques, c’est le phénomène historico-psychologique de lapermanence du
climat de l’évidence. Le «Calcul des limites» de CAUCHY-WEIERSTRASSva nous
permettre de l’expliquer en quelques mots.

Les mathématiques d’aujourd’hui ont assez peu gardé le souvenir des doutes et
des discussions passionnées dont la notion de l’infiniment petit fut l’objet pendant
plus de deux siècles.À l’usage, cette notion se révélait d’une fécondité surprenante,
mais sa dialectique se heurtaità de très nombreuses contradictions, symptômes du
désaccord de cette dialectique avec elle-même et avec les vues alors courantes. Dans
un climat normatif, tout insuccès prend aussitôt forme de paradoxe ou d’antinomie :
le calcul infinitésimal en connut une vraie floraison.

Philosophie mathématique 19

Pourquoi n’en sommes-nous plus touchés ? Comment les antinomies ont-ellesété
résolues ? Elles ne l’ont pointété, ou du moins pas dans les termes dans lesquels
elles se posaient. CAUCHY abandonna simplement l’infiniment petit (ou plutôt la
dialectique que ce mot suggère) et fit appelà des notions nouvelles : celle de
l’arbitrairement petitε, et celle du nombre entier suffisamment grand N, en
particulier, formulant en même temps les règles de leur emploi. En d’autres termes,
il créa un nouveau langage mathématique, laDialectique des N et des ε, dont la
syntaxeétait plus subtile que celle de tous les langages connus.

28. La justification de ce nouveau langage peut-elleêtre faitea priori ? Pourquoi
le penser ? La nouvelle dialectique est une réussite; l’esprit l’a acquise en
s’aventurant en dehors du domaine que son intuition contrôlait sûrement : les
innombrables«fausses démarches» dont elle fut payée en fournissent la preuve. Elle
ne s’impose pas comme indispensableà un esprit non exercé. Il faut postuler son
bien-fondé pour l’apprendre et pour l’expérimenter, quitteà réexaminer ensuite si
elle se raccorde sans dommage aux normes inchangées.

La pratique de ce nouveau langage a nettoyé l’analyse moderne de tout paradoxe.
Le but mathématique a doncété parfaitement atteint. Mais comment apprécier
maintenant sa création du point de vue de la méthode ?

Remarquons tout d’abord que cette dialectique est transmissible. Elle peutêtre
apprise : les définitions, les exemples typiques de ce qui est licite et aussi de ce qui
est erroné, y suffisent. La première de nos deux exigences de toutà l’heure est
remplie.

La seconde exigerait un remaniement de la doctrine préalable, car les nouvelles
démarches n’étaient pas d’elles-mêmes sous l’arbitrage de l’évidence. L’esprit a
révélé des facultés créatrices impossiblesà méconnaître et que, pourtant, la doctrine
de l’évidence pure passait sous silence. Une fois ce remaniement effectué, les
positions originelles ne seraient pas complètement abandonnées, mais on ne les
trouverait plus que sommairement exactes. En un mot : le climat de l’évidence pure
se trouverait plus ou moins profondément troublé.

c) La permanence du climat de l’évidence.

29. Mais la mathématique traditionnelle s’est arrêtée à une autre solution :elle
interpréta l’unanimité intersubjective comme le signe d’une évidence et d’une
nécessité en soi. Elle assimila l’exercice des normes nouvelles, gagnées par une si
longue et si pénible expérience,à l’emploi inconditionnel du normatifa priori. Cette
façon de faire fixe d’ailleurségalement une variété de doctrine préliminaire.

Le mathématicien peut justifier son renoncementà l’attitude critique par d’assez
bonnes raisons, tant qu’il se trouve en possession d’une dialectique unanimement
pratiquée et tant que l’exercice de celle-ci ne donne lieuà aucun paradoxe.«Dans
ces conditions, dira-t-il, la pratique està l’abri des divergences de vue sur la



20 F. GONSETH

doctrine préalable. En tant que praticien, je ne me sens donc point engagé dans les
problèmes critiques de l’évidence ou de la vérité».

Cette argumentation n’est plus convaincante lorsque la dialectique en question se
prolonge enune dialectique «à paradoxes», et qu’on ne sait pas«encapsuler» les
paradoxes, c’est-à-dire indiquer et justifier les limitationsà apporter au jeu
dialectique pour ne pas les rencontrer. Rien ne prouve qu’une nouvelle réussite«à
la CAUCHY» ne doive pasêtre préparée et méritée par un examen sérieux des
problèmes critiques. C’est cependant la situation— nous devrons y revenir— dans
laquelle les mathématiques se trouvent encore aujourd’hui.

30. Enfin, il est un cas où la permanence du climat de l’évidence apparaît elle-
même comme le plusévident des«paradoxes méthodiques».

C’est lorsqu’on se propose d’attaquer le problème même de la méthode. Par
quelque biais qu’on le prenne, fût-ce celui de la non-contradiction ou celui de la
démonstration, ce sont alors les titres de la pensée mathématiqueà se dérouler dans
l’inconditionnel, dans l’évident et dans l’absolu, qui sont mis en question. Où
prendre le droit de poser en axiome de la connaissance qu’il doive exister un canton
réservé où la pensée sacheêtre infaillible ? C’est cependant poser un tel axiome que
de définir a priori les mathématiques comme la partie exacte de la pensée, ou que
de réclamer un privilège d’infaillibilit é pour telle ou telle forme de«pensée exacte».
Car, à ce moment, l’on doit précisément se demander ce que c’est qu’une pensée
exacte, et ce que veut bien dire le mot : infaillible. Prétendre ici qu’on le sait bien,
n’est-ce peut-être pas montrer qu’on ne sait pas assez clairement de quoi il s’agit ?

En bref, l’une des plus réelles difficultés du thème de la méthode (ou des
fondements), c’est qu’il est traditionnellement baigné dans une atmosphère
normative absolue. L’intention méthodique s’en trouve profondément contrariée, car
sa réalisation semble précisément exiger une certaine atténuation des idées
conjuguées de l’évidence et de la nécessité inconditionnelles, un certain assouplisse-
ment de notre engagement dans le normatifa priori.

3. Le problème du fondement.

a) Une distinction essentielle.

31. À quelles intentions,à quelles nécessités répond la volonté de fonder une
discipline ? Il faut, avant de répondre, distinguer deux situations fort différentes :

a) la disciplineà «fonder» s’exerce dans un climat normatif et ne se heurteà
aucune antinomie;

b) ou bien il est de fait qu’elle engendre certains paradoxes qui n’ont pas puêtre
«normalement» réduits.

32. Dans le premier cas la discipline est fondée par son ancrage même dans le
normatif. Il s’agira donc tout au plus de l’organiser et de la systématiser de façon

Philosophie mathématique 21

à prendre plus aisément conscience du jeu des règles et des normes. Fonder les
mathématiques signifie donc :faire valoir certaines exigences méthodiques. Au
fond, on fonde la discipline en l’expliquant.

Dans le second cas, le problème est beaucoup plus pressant. C’est encore d’une
exigence méthodique qu’il s’agit, mais fondamentale :rétablir avant tout la
cohérence des démarches licites et de la dialectique. C’est donc immédiatement la
question des«moyens légitimes», c’est-à-dire la question entière de la méthode qui
se profile derrière celle du fondement.

33. Revenons aux mathématiques : l’évidence et la nécessité inconditionnelles ont
leurs antinomies, les unes externes, les autres internes.

Les antinomies externes apparaissent chaque fois que l’expérience systématique
ne s’accorde pas avec notre information intuitive ou catégorique; par exemple, dans
la confrontation des vues«atomiques» et des vues«macroscopiques». On ne saurait
prétendre que le problème des fondements n’a pasà tenir compte de ces antinomies.

Cependant, ce sont les antinomies internes, celles que le jeu dialectique engendre
par lui-même, que nous avons ici en vue. Le jeu dialectique n’est pas d’avance
saturé : il est au contraire ouvert, en devenir. Il s’accompagne d’une constante
création d’objets mentaux, nouveaux et imprévus, qu’il entraîne immédiatement dans
son rythme. L’exercice dialectique est donc expérience interne, avec toutes les
surprises, tous les aléas de la création-découverte. Ce serait un miracle de
prédestination que jamais ce rythme ne se brisât.

b) La méthode déductive.

34. La mathématique grecque avait déjà connu un de ces moments où l’esprit reste
déconcerté devant sa propre découverte, lorsqu’elle se heurta aux nombres
irrationnels. La façon dont elle rétablit le jeu dialectique un instant inhibé fixe le
type d’une certaine solution du problème b) de toutà l’heure.

Une antinomie ne manifeste pas seulement une inconséquence de la dialectique
avec elle-même; elle résulte souvent d’une contradiction entre un fait nouveau et les
vues courantes. Que celles-ci se défassent pour faire placeà une nouvelle«doctrine
préalable», et les antinomies se trouvent du même coup résorbées.

Or, c’est à la fois par une refonte des vérités élémentaires et par la conception
d’une méthode correspondante que la pensée grecque put s’ouvrir à sa propre
découverte.Dans le cadre de la théorie platonicienne des idées, la méthode
déductive instaura la liberté de filer la trame des vérités géométriques, à partir des
axiomes dont la vérité était claire d’elle-même. Réussite admirable où la critique et
la technique connurent unéquilibre trop tôt rompu. La pensée philosophique n’en
garde-t-elle pas comme une nostalgie ? La réalisation d’EUCLIDE-PLATON reste le
modèle de la solution du problème du fondementpar révision des vues élémentaires
(de la doctrine préalable) et par instauration d’une méthode adéquate.



22 F. GONSETH

35. On a maintes fois exposé comment le doute s’était attaché au Ve postulat
d’EUCLIDE, dont l’évidence n’était pas suffisamment ressentie, comment il avait fini
par atteindre tous lesénoncés mis en tête de la déduction. Par un phénomène de
permanence fréquent dans l’histoire des idées, leur nom d’axiomes leur resta, bien
que ne répondant plusà la définition originelle.

Après l’édification déductive des géométries non-euclidiennes, voici comment les
choses se présentèrent :

Soit E le postulat d’EUCLIDE et L le postulat de LOBATCHEFSKI. Ces postulats
sont incompatibles, puisque E postuleune parallèle à toute droite par tout point qui
n’est pas sur cette droite et que L en postuledeux.

Dans le cadre méthodique de PLATON-EUCLIDE, l’un des deux, au moins, serait
faux, et inacceptable comme axiome. Si l’on prétend les admettre tous deuxà
égalité de titres, c’est donc qu’on ne les regarde pas comme desénoncés vrais ou
faux en soi, mais comme desénoncés seulement possibles chacun pour soi. En
pratique, le saut d’un point de vueà l’autre semble sans péril. Pour la géométrie
euclidienne, la déduction s’exercera inchangée à partir des mêmeénoncés; pour les
géométries non-euclidiennes, seules quelques retouches seront nécessaires. Mais en
fait, la méthode a changé d’assises. Jusqu’ici, elle informait l’édification univoque
d’un seul système déductif auquel aucuneévidence ni aucune nécessité géométri-
ques n’étaientétrangères. Elle doit maintenant justifier la construction d’un certain
nombre de systèmes déductifs étrangers les uns aux autres,à partir de certaines
bases axiomatiques reconnues comme possibles, mais non nécessaires. Comment
une même méthode pourrait-elle justifier des résultats aussi dissemblables ?

36. Cette argumentation toute simple a des conséquences incisives. Quiconque veut
savoir faire une différence entre un jugement scientifiquement fondé et un jugement
d’autorité ne doit-il pas se poser les questions suivantes :

S’il y a deux méthodes que l’on a pu tenir toutes deux pour nécessaires, c’est
qu’il n’y a pas de méthode«implicite en soi», donc pas d’objectivité en soi de la
pensée mathématique. C’est donc sur la foi d’une «méthode explicite» que cette
pensée sera reconnaissable. Cette méthode, comment la fonder ?

S’il y a deux façons de raisonner qui ne sont pas identiques, comment les
distinguer entre elles ?

On peut trouverétrange la paresse de l’esprit scientifiqueà réagir à ce dilemme :
«Ou bien ta méthode est juste, ou bien tu expliqueras pourquoi tu la changes».

Pour quiconque ne veut pas être le prisonnier spirituel d’une discipline, toute
variation de la méthode pose sans rémission le problème de la méthode.

37. Dans notre cas, les mutations de la doctrine préalable sautent aux yeux : elle ne
s’ancre plus dans la dialectique du vrai et du faux, mais dans celle des possibles
admis ou rejetés et de leurséventuelles conséquences nécessaires ou impossibles.
Ce n’est pas qu’on ait à récuser les jugements d’évidence : la méthode fait jouer

Philosophie mathématique 23

d’autres catégoriesa priori. L’évidence, au lieu de porter sur des constats de vérité
ou de fausseté, va porter sur la compatibilité ou l’incompatibilité des caséventuels.
Le modèle de ces jugementsétant d’ailleurs le principe dit de contradiction :

«A est et A n’est pas sont incompatibles».
Comment la déduction à partir de l’hypothétique pourrait-elleêtre maintenant

fondée ?

38. Ici encore, une modification de la doctrine préalable, consciemment inspirée de
l’alliance de la méthode déductive et de la théorie platonicienne des idées, pourrait
recréer le climat convenable. On s’arrêterait, comme sur une position normative,à
une doctrine reconnaissantà l’esprit la faculté de poser sans erreur les axiomes dans
le monde des Possibles, et regardant la dialectique deséventualités comme une sûre
procédure mentale. Cette méthode resterait encore totalement engagée dans la
connaissancea priori.

39. L’évolution historique a omis cette solution. Ne l’eût-elle pas fait qu’elle n’eût
pas pu effacer un nouveau fait antinomique :le glissement des fondements au sein
du normatif même. Ce fait n’est-il pas en effet incompatible avec l’idée d’un
fondement normatif ? Et de quel droit l’aurait-on ignoré ? Un moment critique fût
entré dans l’idée de la méthode des mathématiques, que la pensée mathématique
n’était pas prête à recevoir.

Il y avait une solution psychologiquement plus immédiate et qui convenait mieux
à la préoccupation constante du technicien de sauvegarder l’unanimité de la pratique
et de refouler toute interprétation subjective :laisser la doctrine préalable dans
l’indifférencié et tenir la déduction à partir d’une base axiomatique pour la méthode
distinctive des mathématiques. Ceci d’autant plus que la pratique de l’axiomatique
commença par ne pas décevoir.

Conférer une valeur normative inconditionnelleà un procédé méthodique qui
résout les antinomies en les ignorant, c’est-à-dire en s’accommodant de vues vagues
et indifférenciées sur les points en contestation, c’est aussi une façon de ramener le
délicat problème b) au problème a) essentiellement plus simple.

Primauté de l’efficace et vigilance de la critique, ce sont en fait— ce devraient
être consciemment— les deux pôles de toute méthode du savoir objectif. Mais,
dans notre cas, la critique est mise en veilleuse.Fonder les mathématiques, ce sera
simplement leur imprimer une structure déductive manifeste. Ce sera pour chaque
discipline mathématique, de la géométrie à l’arithmétique et à la logique elle-même,
découvrir une base axiomatique convenable et réédifier la théorie en veillant à n’y
faire jamais intervenir que les suppositions axiomatiquement posées, donc seules
légitimes.



24 F. GONSETH

c) L’exigence de non-contradiction.

40. Du zèle même du mathématicienà remplir impeccablement ce programme, des
difficultés nouvelles, imprévues, allaient surgir. Ce zèle devait porter sur deux points
spécialement : sur l’aménagement des systèmes d’axiomes et sur l’explicitation des
procédés déductifs.

Dans un climat normatif inconditionnel, tant que les axiomes de base sontà
envisager comme des possiblesa priori, la question de la non-contradiction n’a pas
besoin d’être soulevée : il faut tenir pourévident que la déduction à partir des
possibles compatibles ne peut pas engendrer d’incompatibles.

Cependant, un souci assez naturel d’économie exige qu’aucun axiome ne soit de
trop; qu’aucun ne soit conséquence de tel groupe d’autres axiomes— en d’autres
termes, que les axiomes soientdéductivement indépendants. Voici la règle faisant
autorité :

Soient J un axiome, H le groupe des autres axiomes du système, et enfin J* un
axiome de«remplacement» incompatible avec J. Si, dans deux modèles adéquats,
on peut apercevoir les réalisations de J et H dans l’un et de J* et H dans l’autre,
c’est que J (et d’ailleurs aussi J*) ne peutêtre conséquence de H; par conséquent
J en est indépendant.

Ce procédé de remplacement, allié au souci d’analyser les axiomes«complexes»,
d’affaiblir les axiomes«trop forts», de décomposer la base axiomatique en autant
d’éléments indépendants que possibles,éveille une fantaisie technique toute spéciale.

Celle-ci met en parallèle avec les disciplines originelles des variations de ces
disciplines susceptibles d’entrer en concurrence avec elles jusque dans leur
signification, c’est-à-dire capables de satisfaire aux mêmes intentions.

Il n’y a plus une géométrie, une arithmétique, etc..., maisdes géométries,
arithmétiques. Les variations altèrent le caractère de nécessité inconditionnelle des
disciplines primitives.

Ce procédé suggère l’idée d’un choix plus ou moins libre des axiomes. La
connaissance de certains systèmes contradictoireséveille l’idée complémentaire d’un
arbitrage nécessaire entre le libre foisonnement des systèmes axiomatiques et
l’exigence de la non-contradiction.

41. Les conséquences de cetteévolution technique deviennent révolutionnaires,
lorsqu’elles se font sentir dans l’examen des procédés déductifs. Si l’on ne se
trompe pas en regardant la méthode de la déductionà partir des axiomes comme la
méthode même des sciences mathématiques, on ne saurait faire d’exception pour la
logique : il faut aussi qu’elle soit fondée axiomatiquement.

Mais, du travail de l’axiomatisation, ce n’est plus la logique, mais des logiques
qui reçoivent leur consécration. La fantaisie axiomatique trouveà s’exercer même
ici. À leur tour les caractères de nécessité et d’univocité des procédés de la

Philosophie mathématique 25

déduction en sortentébranlés.
L’esprit reprend une certaine liberté vis-à-vis de l’idée de conséquence

nécessaire. Il ne verra plus de contradictionà imaginer différents modes de la
filiation des idées, différentes techniques de la déduction, entrant en concurrence les
unes avec les autres. Une logique déductive, ce sera simplement une dialectique
quelconque de la filiation des idées, pourvu qu’elle ne soit pas contradictoire.

Ainsi, par une sorte de nécessité interne, le technicien se voit entraîné vers la
question que ses efforts tendaientà éviter : celle de la cohérence de sa dialectique,
de la non-contradiction de ses procédés déductifs. Par le fait même qu’elle se pose,
cette question révèle un affaissement de la doctrine inexprimée du technicien; celle
d’une pratique normative en soi. Il est vrai qu’il n’acceptera de voir cette question
posée qu’avec l’espoir de retrouver uneévidence rajeunie, grâceà laquelle il mettra
une fois pour toutes sa pratiqueà l’abri des antinomies, et de la critique.

42. Le voici donc devant cette question incommode :par quels moyens une
discipline est-elle en mesure de se justifier elle-même ? La discipline dont il s’agit
fait d’ailleurs plus que d’incorporer le normatif, elle prétend l’expliciter. Elle
prétend prescrire les formes même de toute pensée exacte. Elle ne peut donc avoir
recours qu’à elle-même.

L’entreprise a-t-elle un sens ?Échappera-t-onà l’antinomie méthodologique
suivante : l’exercice de toute discipline présuppose son bien-fondé. Si le bien fondé
n’est pas acquis d’avance— s’il doit être lui-même justifié — c’est que l’exercice
de la discipline est arbitraire, illégal. Envers elle-même la discipline est donc
inefficace.

Il y a cependant une issue : c’est de renoncerà faire intervenir toute la discipline
dans l’œuvre de justification et de ne faire appel, au contraire, qu’à telles de ses
parties qui se recommandent par une évidence spéciale.

Dans la perspective technique, le problème du fondement revient donc à délimiter
une zone privilégiée de l’évidence; à faire choix d’un certain nombre de procédés
constructifs et déductifs jouissant des deux propriétés que voici :

a) leur évidence s’impose;
b) ils suffisent à eux-seuls pour la démonstration de la non-contradiction.
Notons ici la rentrée desévidencesa priori que l’axiomatisation avait pour but

d’écarter.
Mais il faut observer que cette rentrée n’équivaut pas au rétablissement du climat

normatif originel. La décision d’engager le problème du fondement dans le sens qui
vient d’être indiqué, la façon dont sera délimitée la zone privilégiée d’évidence et
toutes les vues qui s’y rapportent représentent une nouvelle doctrine préalable,
désormais inséparable de la pratique.

Distinguons deux variantes principales :
1o la première est celle durajeunissement des évidences par la formalisation;
2o la seconde celle de laréduction à une doctrine antérieure.



26 F. GONSETH

d) La réduction a une doctrine antérieure.

43. Commençons par la seconde variante, qui se présente elle-même en deux sous-
variantes : la réductionà la logistique et la réductionà la théorie des ensembles.

Comment la logistique peut-elleêtre «fondée» antérieurement aux mathémati-
ques ? Pour le concevoir, il suffit de rappeler ce que l’on a dit à propos des
mathématiques dans le climat de l’évidence.La logique peut être fondée normative-
ment dans le climat de son évidence spécifique, qui est celle du réalisme des
classes. Il est vrai que la dialectique informée par cette doctrine préalable se heurte
aux antinomies logiques bien connues. Pour son compte, la logistique se trouve
donc en face de la variante dangereuseb) du problème du fondement. Quelle
méthode propose-t-elle pour rétablir la cohérence de sa dialectique ? Nous l’avons
déjà dit., elle s’axiomatise.

Elle le fait dans des conditions difficiles, car ses axiomes ne sont pas seulement
desénoncés possiblesà mettre en tête du système déductif; il leur faut encoreêtre
adéquatsà certaines démarches de la dialectique, et servir de modèle pour que celle-
ci ne s’égare pas vers les antinomies. Même en ne retenant pas le fait que l’un au
moins de ces axiomes (l’axiome de réductibilité) est contesté, comment expliquer
que la mise en système déductif suffise pour répondreà ces multiples exigences ?
La doctrine logistique n’y répond pas.

44. La réduction desénoncés mathématiquesà desénoncés logistiques«équivalents»
s’obtient par la définition explicite des termes mathématiquesà l’aide de termes
logistiques«adéquats».

Cette notion même de définition explicite n’est pas sans causer quelques
embarras. D’autre part, toutes les difficiles questions relativesà la non-contradiction
restent en suspens. Pour y remédier, reculant devant une reconsidération de ses
moyens autonomes, la logistique se rallie plus ou moinsétroitement au programme
de la formalisation, dont il sera question dans un instant.

La méthode de la formalisation a sa propre doctrine fondamentale : il n’est pas
certain qu’elle s’accorde avec le réalisme des classes. Tous ceséléments méthodolo-
giques s’enchevêtrent : méthode bien confuse pour la discipline rationnelle par
excellence.

45. La théorie des ensembles n’est pas mieuxéclaircie dans son fondement. De
même que la«Dialectique des N et desε» avait réussi à surmonter les paradoxes
qui rendaient peu sûrs les raisonnements sur les infiniment petits, on a pu croire tout
d’abord que la théorie cantorienne des ensembles allait apporter une nouvelle
dialectique de l’infini échappant aux paradoxes des«infiniment grands actuels».
Bien que nouvelle et avertie par l’expérience de l’insuccès, elle participa«normale-
ment» du caractère de vérité inconditionnelle des disciplines déjà fixées. D’autres
antinomies ne devaient cependant pas tarderà se manifester.

Philosophie mathématique 27

Ainsi donc la théorie des ensembles se trouve aussi placée devant la varianteb)
du problème du fondement. Il faut qu’on retouche sa pratique et peut-être qu’on
remanie les vues sur lesquelles elle est assise. Quel procédé d’assainissement a-t-on
proposé ? Ici encore, une axiomatisation.

46. Il est temps de présenter une remarque de principe : une nette distinction entre
les variantesa) et b) s’impose quantà la signification de l’axiomatisation. Si, dans
la première variante, le rôle des axiomes reste assez clair, soit comme vérités
évidentes, soit commeénoncés possibles, soit seulement comme points d’ancrage
d’une dialectique unanime, aucune de ces interprétations ne convient plusà la
varianteb).

Dans notre cas, par exemple, on inclineà penser que c’est la définition naïve
elle-même — c’est-à-dire la notion courante— de l’ensemble qu’il faut rendre
responsable des paradoxes et non pas seulement telle faute de raisonnement. Dans
ces conditions, l’idée que les axiomesénoncent des propriétés bien définies
rattachéesà cette notion est vide de sens.

Les axiomes prétendent aussi parler des ensembles. Ils n’en parleront pas exactement
de la même façon que la dialectique pré-axiomatique— sans quoi ils n’éviteraient pas
les antinomies. C’est donc que, sous le même mot, ils ont en vue une notion quelque
peu différente. C’est donc que l’axiomatisation prétend suggérer une mutation des vues
préliminaires :elle inaugure un changement dans la doctrine préalable.

L’ancienne et la nouvelle dialectiques ont ceci de commun : elles se rencontrent
sur certaines«choses» données d’avance et que toutes deux appellent des ensembles,
tel l’ensemble des nombres entiers. Ces choses sont des réalisations aussi bien de
la nouvelle que de l’ancienne conception de l’ensemble.

Mais quelle doctrine préalable expliquera que, si les choses sont«ce qu’elles
sont», certaines vérités qui les concernent puissent subir des variations; que la
dialectique mathématique qui les prend pour objet puisse suivre un autre«cours
nécessaire» ?

En particulier, ce n’est pas le fait qu’on ait qualifié d’axiomes les règles de ce
nouveau langage qui les assureraà jamais contre toute mésaventure. Elles valent ce
que vaut l’objet intellectuel qui les a engendrés. Comme pour la dialectique des N
et desε, leur justification, c’est le succès.

Nous voici bien loin d’avoir fondé ces règles dans un normatifa priori : fonder
la théorie des ensembles, cela ne signifiait pas,à l’origine, la fonder dans une
réussite dont il n’est pas sûr qu’elle soit durable. L’intention primitive réclamerait
au moins une mise enévidence — une preuve— de la non-contradiction du
nouveau langage.

Que sera-ce donc que prouver ? La poursuite de cette intention engage dès ici
l’axiomatisation de la théorie des ensembles dans les voies de la formalisation. De
toutes parts, les tentatives techniques convergent vers ce point. Va-t-il apporter la
décision ?



28 F. GONSETH

e) La formalisation.

47. Pour se prêter à la déduction formalisée, les axiomes devront encore une fois
changer de signification. En tête d’un système hypothético-déductif, les axiomes
énoncent comme possibles certaines relations entre deséléments préalablement
conçus. Ainsi l’axiome suivant :Il n’y a qu’une droite d en relation d’incidence
avec deux points déterminés A et B (c’est-à-dire : il n’y a qu’une droite passant
par A et B) affirme comme possible une relation connue d’avance (la relation
d’incidence) entre deséléments de nature prédéterminée (les droites et les points).
Pour concevoir la nouvelle fonction de l’axiome, on va demander de ne plus voir,
sous les mots de droite et de point, que deséléments sans détermination préalable,
de simplesformes d’existence, et de n’envisager la relation d’incidence que comme
unerelation de caractère encore indéterminé. L’axiomeénonce alors une exigence
à remplir, à la fois par leséléments et par la relation.

La base axiomatique énonce toutes les exigences à remplir par toutes les classes
d’éléments et par toutes les relations posées entre ces derniers. Les seules propriétés
des éléments et des relations sont les conséquences de ces seules exigences.

C’est la variante de ladéfinition implicite à partir des formes logiques. Le mot
de définition ne doit cependant pas faire illusion : les procédés schématiques pour
rendre une définition de ce genre effective sont loin d’être donnés d’avance.

À première vue, il ne semble guère que cette nouvelle façon d’interpréter les
axiomes puisse apporter quelques gages inédits de sécurité. Tout au contraire, il
semblerait que les jugements d’évidence dussent avoir moins de prise sur des
éléments vides de signification et sur des relations encore informes que sur des
objets dont les propriétés et la structure parlentà notre imagination. Cet essai ne va-
t-il pas marcherà rebours ?

Mais la nouvelle interprétation n’est que le prélude d’une mesure hardie : on va
abandonner le sens pour s’en remettreà la forme. Unélément vide de sens est
adéquatement représentable par un symbole arbitraire pourvu qu’il soit reconnaissa-
ble, et une liaison encore informe par tel signe qu’on voudra. On va donc tenter de
faire apparaître, d’expliciter un aspect formel,à la fois des axiomes et des
opérations déductives et constructrices dont ils forment le point de départ. Cet
aspect formel se traduira par certaines propriétés concrètes que posséderont tous les
assemblages«significatifs» formés avec les signes deséléments et des relations, ces
assemblages significatifsétant naturellement ceux qui sont capables d’être retraduits
en unénoncé non-formalisé.

Ce procédé n’est pas neuf. Les mathématiques l’ont toujours pratiqué. Non
seulement comme une simple transcription; mais comme une méthode de substituer
à desévidences devenant malaisées à saisir l’évidence propre des symboles et de
leurs règles d’emploi, uneévidence renouvelée, rajeunie. Ce qui est neuf, cependant,
c’est de vouloir pousser la formalisation jusqu’à cet extrême : que rien de ce qui

Philosophie mathématique 29

rappellerait les significations originelles n’ait plusà intervenir dans le jeu réglé —
et devenu autonome— des symboles.

Dans notre cas la transcription symbolique exigera :
a) une liste des signes acceptés, éventuellement les prescriptions pour la

compléter;
b) les formules-axiomes, c’est-à-dire les agrégats de signes qui ont signification

d’axiomes;
c) les règles énumérant les opérations permises sur les agrégats de symboles,

transcription des démarches constructives et déductives du domaine originel;
d) la «forme» symbolique d’une contradiction.
Démontrer la non-contradiction, ce sera maintenantfaire voir que les démarches

n’aboutiront jamaisà la formule de la contradictiond). Mais comment le«faire
voir» ? Les raisonnements qu’il faudra faire dans cette intention auront le caractère
de raisonnements mathématiques normaux. Il faudra doncà nouveau circonscrire un
domaine privilégié de l’évidence.

D’autre part, les manipulations avec les signes et les agrégats prévues au point
c) seront bien en nombre fini, mais non en nombre limité une fois pour toutes.
Comment les décrire effectivement ?

48. Deux attitudes assez différentes sont ici possibles :
A) On s’accordera sur quelque principe limitant plus ou moins arbitrairement le

champ des constructions et des raisonnements mathématiques déjà pratiqués. Par
exemple, on envisagera comme«faisant partie du système formalisateur» les
jugements portés sur des agrégats finis dont l’œil peut apercevoir toutes les parties
immédiatement et sans exception, et peut-être aussi toutes les démarches récurrentes
sur une portion finie de l’échelle des nombres entiers.

À l’essai, cette méthode a mené à de tout autres résultats que ceux qu’on
recherchait. Pour tous les formalismes essayés et qui avaient en vue plus qu’un
tronçon de l’arithmétique, un fait a puêtre techniquement mis hors de doute :c’est
que le formalisme est incapable, par ses propres moyens, de démontrer sa propre
non-contradiction. Dans cette voie le problème aboutit nettementà une impasse.

La position A) n’est pas de ce fait entièrement bloquée. On pourrait envisager
de mettre une plus large part des moyens mathématiques déjà acquis par ailleurs«à
la disposition» du formalisme (ou même seulementà la disposition, non de la
dialectique interne du formalisme, mais de la dialectique sur le formalisme). Mais
qui sera désormais l’arbitre du légitime ? L’intention de se retremper dans
l’évidence, de retrouver le normatif, s’altère et se perd.

B) La seconde attitude consisteraità ne pas oublier que les axiomes-formules ont
une signification; qu’ils doiventêtre le dessin reconnaissable de certaines démarches
de l’esprit, ou d’opérations effectuables sur des objets quelconques, fût-ce sur des
symboles— et que les formules déduites doiventêtre elles aussi capables d’une
interprétation du même ordre.



30 F. GONSETH

Dans ces conditions, il semblerait assez naturel d’imaginer unformalisme en
devenir dont les moyens (la dialectique interne) ne seraient pas limités une fois pour
toutes,mais s’accroîtraient, à l’acquisition de toute formule, de ce que cette formule
a pour mission de signifier.

Cette voie n’a pasété essayée. Elle exigerait d’ailleurs la. mise au point d’une
doctrine préalable correspondante.

49. D’ailleurs, dans la variante de la définition à partir des formes vides, ce n’est
plus le problème de la non-contradiction qui occupe le premier plan.À quoi
servirait-il de déduire, même sans contradiction, si l’on ne pouvait satisfaire aux
axiomes par des classes d’éléments et par des relations convenables ? La première
des exigences que la nouvelle doctrine axiomatique engendre, c’est de fournirà
l’esprit quelque modèle où il puisse apercevoir les exigences axiomatiques réalisées.

Et voici que, par ce biais, se pose la question de la genèse des ensembles
abstraits finis et infinis. Au lieu d’aboutir, nous voici arrêtés par le problème de la
construction des structures abstraites, dont leséléments n’ont d’autres propriétés que
celles qui résultent de la manière dont ils s’insèrent dans ces structures. Problème
que rien, jusqu’ici, n’a semblé préparer.

50. Singulier tour de force : la technique arrivantà se prouverà elle-même que le
problème qu’elle s’est posé comporte un moment non-technique, un moment
critique, inéliminable.

4. Le problème de la méthode.

a) La dialectique enrobante.

51. L’essai de trancher la question de la non-contradiction des mathématiques
classiques (sans parler des domainesà dialectique antinomique) par la mise en
œuvre d’une partie seulement de la technique mathématiqueactuelle, partie jouissant
d’une évidence privilégiée, a échoué. Soit que la doctrine préalable présidant au
choix du domaine privilégié ait été inadéquate; soit que l’idée d’une pareille
réduction soit elle-même inadéquate. (La mise enœuvre de toute la technique
présupposerait d’ailleurs le résultatà démontrer).

Le problème du fondement n’en subsiste pas moins sous la forme suivante :
imaginer une dialectique pratiquement cohérente couvrant le domaine classique et
une partie au moins des domaines contestés. De même qu’on prouve le mouvement
en marchant, de même, peut-être, le problème sera-t-il résolu par une création
adéquate. Pratiquée unanimement, et même si elle entraînait quelque mutation dans
les vues sur«les vérités élémentaires», cette dialectique pourrait refaire un climat
de l’évidence inconditionnelle.Comme fond commun à la méditation sur l’évolution
de la pensée mathématique, sur les expériences présentes et sur les exigences
insatisfaites, se pose cependant le problème critique de la Méthode.

Philosophie mathématique 31

52. Une remarque, tout d’abord : on sait distinguer entre l’intention circonstanciée
d’une action et l’exécution de celle-ci. Il faut, de même, distinguer entre la Méthode
comme système conceptuel et la méthode comme façon de faire. C’est dans la
première acception, et même plutôt dans le sens de Loiécrite que la Méthode doit
ici être comprise.

Pour engager la discussionà fond, il faut le concours du vocabulaire usuel et
d’une dialectique arbitrant le jeu des associations verbales. Comme cette discussion
est, en fait, ouverte dès le début de cet exposé, cette dialectique ne peutêtre que la
dialectique pratiquée ici-même. Est-ce la dialectique traditionnelle en ces matières ?
Nullement !

Dans le climat de la connaissance scientifique actuelle, la dialectique tradition-
nelle de la critique philosophique est antinomique.

Aussi bien les dialectiques d’inspiration idéaliste que les dialectiques d’inspiration
réaliste cherchent leur appui dans un normatif absolu, de l’existence ou de la
nécessité. Elles voient la connaissance s’élevant prédicativementà partir de ces
bases. Le moment décisif du problème de la connaissance est, pour elles, celui du
fondement, imaginé définitif. La tentative technique de fonder les Mathématiques
dont il vient d’être question est issue du même esprit.

Or, le savoir objectif, le savoir des sciences abstraites aussi bien que celui des
sciences naturelles— nous l’avons vu !— doit s’accommoder d’un normatif fuyant
qui se défait et se refait en des mutations que la pratique adopte sans presque y
prendre garde.Là est le divorce de la philosophie traditionnelle et de la pensée
scientifique.

La critique qui veut rejoindre le savoir de notre temps se trouve elle-même
placée, quant à sa propre dialectique, devant la varianteb) du problème du
fondement, de son propre fondement. Il lui faut— comme nous avons vu la
géométrie le faire— s’engager dans un nouvel arbitrage de ses véritésélémentaires.
Sa doctrine préliminaire s’en trouvera modifiée; le sentiment du normatif auquel elle
se fie se déplacera :en accepter la possibilité doit être le premier point de sa
doctrine des vérités élémentaires.

53. Elle n’a d’ailleurs qu’à ouvrir les yeux sur la pratique courante et cohérente
d’une dialectique qui peut, sur ce point, lui servir de modèle : l’arbitrage qu’opère
la science entre les théories qui se relaient dans l’interprétation d’un même
phénomène. À l’ombre de la théorie nouvelle, la théorie qui s’en va reste valable
d’une vérité sommaire, approximative. En principe, toute vérité qu’on atteint n’est
que sommaire, la précédente préparant, préfigurant la suivante.

Le savoir scientifique n’est point unédifice conceptuel prédicatif. Les acquisi-
tions nouvelles obligent constammentà réviser les vues courantes, jusque dans les
vérités les plusélémentaires. Cette plasticité de l’édifice mental est la condition
même de la permanence, de l’efficience pratique.Pour que l’objectivité persiste,
c’est le normatif a priori qui cède. La dialectique de la science n’est ni close, ni



32 F. GONSETH

immuable. Elle est en constant remaniement.
Le moyen, pour la critique, de se tourner vers le savoir d’aujourd’hui sans

renoncerà se servir des usages verbaux engagés dans des dialectiques inadéquates,
c’est d’avoir la liberté d’envisager ces dernières comme des essaisà retoucher, dans
un mouvant arbitrage entre la nécessité de maintenir les normes et la nécessité d’en
changer. Liberté démontrée par le fait.

Voici donc les deux principes essentiels de la dialectique pratiquée par l’auteur
(de la dialectiqueidonéiste), pour autant qu’il s’agit de sa propre pensée :

a) En principe, toute vérité est sommaire; toute idée en devenir; toute position
révisable.

b) La connaissance objective et la dialectique correspondante ne se constituent
pas par une organisationà partir de positions normatives immuables,mais par une
réorganisation à partir du front de l’expérience, allant jusqu’à la réinterprétation
des données immédiates.

Pris comme postulatsà observer, ces deux principes sont capables d’incliner les
dialectiques traditionnelles vers un nouvel arbitrage. Cependant,étant donné le
climat normatif dont chacune de ces dialectiques s’entoure avec exclusivité, la seule
manière possible de les surmonter toutesen les faisant toutes entrer comme
«réalisations antérieures et sommaires» dans un même cadre méthodique, semble
être celle du fait accompli. Rien ne peut dispenser de repenser, selon le nouveau
mode, les thèmes persistants de la théorie de la connaissance.

b) Qu’est-ce que la méthode ?

54. La pierre de touche de la nouvelle dialectique, ce doitêtre naturellement le
groupe des disciplines qui ont donné naissanceà l’idée du savoir prédicatif, qui
incorporent l’idée du normatif inconditionnel, les mathématiques et la logique.
Ainsi, l’esquisse d’une Méthode de ces disciplines doitêtreà la fois l’aboutissement
des recherches sur le fondement et l’épreuve de la nouvelle dialectique.

Qu’est-ce que la méthode d’une discipline organisée en vue de la connaissance ?
De même que la Géométrie est à la fois théorie et dialectique de l’espace

sensible, laMéthode est à la fois théorie et dialectique de la discipline qu’elle vise.

55. Cette comparaison va porter un instant la réflexion. Encore une fois— une
dernière fois — la doctrine préalable des vérités géométriquesélémentaires va se
transformer. Dans une interprétation qui prétend tenir compte aussi des antinomies
externes issues d’une connaissance plus approfondie de la substance, les notions
fondamentales (le point, la droite, l’incidence, etc.) sontà regarder comme des
formes mentales adéquates, mais d’une adéquation seulement schématique et
sommaire,à certaines réalités du monde physique. Et les axiomes transposent
également en des liaisons abstraites et schématiquement efficaces telles ou telles
liaisons aperçues dans le monde phénoménal.

Philosophie mathématique 33

En tant que théorie de l’espace réel, la géométrie est une structure abstraite
schématique, imaginée à propos d’uneréalité extérieure correspondante — réalité
qui n’est d’ailleurs pas donnée en soi.

Cette façon de voir entraîne des conséquences incisives pour toute espèce de
connaissance. L’axiomatisation devient le modèle (lui-même schématique) d’un
procédé sui generis de connaissance :l’abstraction par schématisation. Toute image
mentale, toute idée, tout concept peutêtre regardé comme l’aboutissement d’une
active schématisation analogue.

Ces vues préalables sur la connaissance en général doiventêtre misesà l’épreuve
dans les autres domaines axiomatisables (arithmétique, logique, etc.). Elles doivent
être confrontées avec les informations de la psychologie expérimentale et génétique.
Elles semblent adéquates aux faits (sommairement et schématiquement, elles aussi).

56. Revenonsà la Méthode. Pour entrer en possession de la Méthode ou de la
Théorie d’une discipline, il faut tout d’abord, de façon analogue, concevoir dans un
raccourci, efficace, bien que sommaire, les activités et les démarches qu’on dira
caractéristiques. La spécificit é d’une discipline n’est pas donnée a priori : il faut
la construire mentalement. Cette remarque vaut doublement pour une discipline en
état d’extension : l’idée qu’on s’en fait est susceptible d’orienter son devenir.

Dans notre cas, il faut savoir abstraire de la pratique le type d’une démarche
créatrice qui, une fois accomplie, nous laisse en possession de notions mathémati-
ques encore engagées dans l’intégrité du rôle qu’elles ontà jouer; d’idées adéquates
à leur destination. Or,cette démarche typique, nous venons précisément de
l’imaginer : c’est l’abstraction par schématisation.

57. Il faut la compléter de la démarche inverse, du retour des abstraits schématiques
vers un rôle concret,de leur réalisation. Une réalisation par des signes choisis ou
créés ad hoc est une formalisation. Abstraction schématisante et réalisation
formalisante sont les deux temps du rythme mathématique. Ce sont les deux
premierséléments de la Méthode des mathématiques. Sont-ils capables d’unifier le
rôle des mathématiques dans l’acquisition de la connaissance, d’éclairer leur
développement historique, et surtout de rétablir quelques vues simples concernant
la question du fondement, laissée dans unétat assez chaotique ?

Ces points sont décisifs. Ils vontêtre examinés.

58. L’explication axiomatique des domaines des mathématiques que nous avons vus
engagés dans la connaissance du monde extérieur, soit sous la forme de la
Dialectique de la sensation, soit sous la forme de la Dialectique de l’objet
quelconque ou de la Dialectique de nos conduitesélémentaires, soit enfin sous la
forme de la Dialectique de l’expérience systématique, peutêtre facilement pliée aux
exigences de la dialectique du sommaire : bien plus, la faculté de pouvoir regarder
les constructions rationnelles comme des schémas dont seule la convenance
sommaire est exigée, pourvu que l’efficience reste assurée entre certaines limites,



34 F. GONSETH

met précisément le rationnelà l’abri de ce que nous avons appelé les antinomies
externes.

D’autre part, l’idée de«forme schématique de la connaissance» peutêtre étendue
à la connaissancea priori, qu’elle soit intuitive ou catégorique. Par là se trouvent
conciliés deux traits de la connaissance parévidence qui paraissaient contradictoires
dans le climat de la vérité inconditionnelle. En tant qu’exprimant une information
sommaire, les jugements intuitifs ne perdent pas leur caractère normatif quant aux
évidences de leur sphère originelle d’information. Ils n’en sont pas moins mis en
suspens pour toute extension de la connaissance capable de révéler un aspect
nouveau. Ainsi s’explique le caractère à la fois nécessaire et parfois trompeur de
l’évidence. Ainsi se résolvent tout naturellement les antinomies de l’évidence.

En bref, l’abstraction par schématisation rend compte de façon uniforme de
l’engagement des mathématiques dans la connaissance extérieure.

59. Tant que la connaissance ne dépasse pas les limites où les jugementsa priori
ne rencontrent aucune antinomie, il n’y a aucune différenceà faire entreschémati-
quement normatif et inconditionnellement normatif : la dialectique du sommaire se
réduit à une dialectique idéaliste.

Tant que la convenance d’un conceptà sa réalité extérieure n’est pas invoquée
en dehors de sa sphère originelle d’efficience, il n’y a pas de différenceà faire entre
sommairement adéquat et parfaitement adéquat. La dialectique du sommaire se
réduit à une dialectique réaliste.

Dès lors, il n’est pas difficile de comprendre que la Méthode dont il est
maintenant question puisse accepter tous les essais antérieurs comme des modèles
préparatoires et plus ou moins approximatifs de ce qu’elle tente elle-même de
réaliser. Elle peut ne renier ni la méthode axiomatique de PLATON-EUCLIDE, ni le
climat normatif des mathématiques classiques, ni le réalisme des classes de la
logistique, ni la doctrine existentielle de la théorie des ensembles; elle n’a qu’à les
interpréter en fonction des aspects, allant du douteux jusqu’au nécessaire, que le
sommaire peut revêtir.

En bref : la Méthode dont nous parlons comporte uneéchelle historique dont
l’esprit est capable de descendre ou de remonter les degrés, pour réintégrer dans une
validité sommairement retrouvée les positions méthodiques menacées ou abandon-
nées.

c) La dialectisation de l’expérience mathématique.

60. Le troisième point à examiner est le suivant : les deux conceptions complé-
mentaires de l’abstraction schématisante et de la réalisation formalisante sont-elles
capables d’apporter quelque clarté dans le problème du fondement ?

Une remarque està faire : la méthode d’une discipline qui expérimente encore
les moyens d’une extension non-contradictoire ne s’impose pas avecévidence; car,

Philosophie mathématique 35

dans ce cas, il n’y aurait ni doute, ni hésitation sur le bien-fondé des démarchesà
pratiquer.La méthode d’une telle discipline est encore à faire ou à parfaire.

Cette remarque domine la question du fondement. En mathématiques, la réflexion
sur la méthode est obnubilée par la fiction d’une pratique normative invariable. Pour
s’apercevoir que nulle part une méthode authentique n’y est formulée, il faut une
expérience qui rende un sens actuel aux questions fondamentales, telles que celles-
ci :

Qu’est-ce que la création d’un concept abstrait ?
Qu’est-ce qu’une définition, une construction, une déduction, une démonstration ?
Cette expérience, la recherche sur les fondements est précisément en train de la

faire.

61. Il apparaît tout d’abord que l’axiomatisation d’une discipline ne saurait avoir
pour effet de fonder celle-ci sur un certain nombre de termes primitifs et de
relations primitives donnés antérieurement et qui n’ont pas besoin d’être expliqués.
L’épithète «terme primitif», accolée à certains mots, ne suffit pas pour garantir que
l’idée de«terme primitif antérieurement déterminé» ne soit pas illusoire.

Supposer que le sens des mots puisse être posé ne varietur avant leur emploi,
c’est faire une hypothèse illégitime sur la connaissance et sur l’activité de l’esprit :
l’histoire des mots, même celle du mot«axiome», même celle du mot«relation»,
témoigne contre cette supposition.

Le problème du fondement des mathématiques sur des données antérieures ne
varietur est un faux problème.

Ce qui est bien visible, c’est que toute axiomatisation engage les termes primitifs
dans une dialectique soumiseà l’arbitrage des axiomes. Devant renoncerà trouver
l’information de cet arbitrage dans les significations complètement prédéterminées,
l’esprit se retourne vers la position en quelque sorte opposée : la signification des
mots ne réside pas en eux de façon prédestinée; elle leur vient finalement de ce que
nous savons en faire. Le sens des termes primitifs leur viendra donc de la façon
même dont la dialectique axiomatique s’en servira.

Cette façon de dire ne règle pas le problème. Elle ne fait que donner une
orientation différenteà la pensée. Mais l’on ne se trouve pas encore dispensé de la
tâche essentielle qui est de concevoir les modalités de l’arbitrage axiomatique.

Dans l’axiomatisation ordinaire (à la façon d’EUCLIDE) de la géométrie
élémentaire, la dialectique de l’espace représente un accord, un compromis entre
deux moments essentiels : le moment intuitif représentant l’information antérieure
des axiomes et le moment déductif représentant un apport autonome de l’esprit, bien
qu’informé lui-même par la connaissance catégoriquea priori. Mais comment savoir
ce qui est de l’un et ce qui est de l’autre avec précision ?

62. À cet endroit intervient une réponse fondamentale :à ce niveau, c’est-à-dire en
avant d’une connaissance plus différenciée restant à concevoir à partir de celle-ci,



36 F. GONSETH

la dialectique axiomatique est la forme même du savoir que l’on demande. Elle est
le modèle du procédé par lequel le partage et l’accord d’un donné antérieur et d’un
moment organisateur de celui-ci est effectuable. Elle està la fois moyen de
connaître et forme de cette connaissance : moyen d’ailleurs sommaire et forme
schématique.

À ce niveau, cette réponse règle la question du fondement de la géométrie
élémentaire.

63. Nous avons dit«à ce niveau», car la connaissance ne peutêtre arrêtée à un
niveau déterminé. Une connaissance plus circonstanciée, plus différenciée n’est
exclue ni du côté de l’information externe ni du côté interne ni quantà leur
rencontre dans la dialectique. Mais pour que cette connaissance nouvelle soit, il faut
trouver, concevoir les moyens et la forme de son explicitation. Comme la
connaissance de l’espace au niveau dont nous parlions, cette connaissance a ses
modalités. Celles que le problème du fondement au sensétroit réclame concernent
spécialement l’organisation de la dialectique, le moment déductif.

À la demande d’explicitation ainsi formulée, la Théorie de la démonstration
répond, en style mathématique, par l’organisation d’une dialectique du signe. Cette
réponse peutêtre appréciée d’un double point de vue :

a) du strict point de vue du problème du fondement;
b) du point de vue plus large du problème de la méthode.
a) La formalisation n’est, nous l’avons expliqué, que le signe d’une axiomatisa-

tion schématisante accomplie. Celle-ci institue une dialectique de la déduction; pour
ne point sortir de l’exemple de la dialectique de l’espace, cette dernière représente
le moment externe, dans lequel un nouveau moment organisateur vient insérer les
règles du maniement des signes.

Ici se place la variante, adéquate aux nouvelles circonstances, de la réponse que
nous venons de nommer fondamentale : la théorie de la démonstration est la forme
même (à la fois moyen et modèle) de l’information plus différenciée sur l’organisa-
tion déductive d’une discipline.

À ce titre, même si elle n’est pas unique en son genre, même si elle ne remplit
pas son dessein primitif, la non-contradiction, elle constitue,à son niveau, une
réponse authentiqueà la question des fondements.

b) Puisqu’elle révèle l’une des voies par lesquelles l’idée encore indifférenciée
de conséquence nécessaire peutêtre menée vers une conception plus différenciée
de la démonstration, toute théorie axiomatisante (ou formalisante) de la démonstra-
tion est une contribution directeà la Méthode.

64. De façon générale, toute saisie par l’esprit d’un ensemble de connaissances
comporte une explicitation des caractères par lesquels l’esprit s’en empare, et par
conséquent une abstraction plus ou moins schématisante; et l’introduction d’une
dialectiquead hoc, si l’esprit s’en sert.

Philosophie mathématique 37

Il ne faut donc point s’étonner de rencontrer dans toute axiomatisation, aussi bien
dans celle de la logique et de l’arithmétique que dans celle de la mécanique, par
exemple, les caractères que nous venons de rencontrer dans l’axiomatisation de la
géométrie et dans la théorie de la déduction. Chacune de ces axiomatisations peut
être également jugée d’un double point de vue :

a) en tant que modèle de l’information spécifique (relativement à un certain
niveau), elle fonde la discipline (en principe de façon révisable);

b) en tant que révélatrice d’un progrès qui lui est lié de quelque idée primitive,
elle engendre la méthode.

C’est ainsi que certains travaux récents sur l’axiomatisation-formalisation de
l’arithmétique semblent menerà une spécification plus explicite de l’idée même
d’arithmétique; d’autres sur l’axiomatisation de la théorie des ensemblesà une
spécification de l’idée d’ensemble, etc.

65. Comme nous l’indiquions plus haut, toute axiomatisation (et toute formalisation)
doit s’accompagner de l’institution d’une dialectiquead hoc : celle qui établit les
filiations à partir des bases axiomatiques ou des configurations symboliques de
départ.À toute dialectique que l’on saisit par ces procédés pour en dégager quelque
aspect formel, quelque structure, vient ainsi s’adjoindre une métadialectique. Nous
terminerons par quelques remarques sur les rapports entre une discipline dialectisée
et seséventuelles métadialectiques.

66. Que devient dans cette forge de l’abstraction l’espoir qui animait les premiers
essais sur le problème du fondement ? C’était, au fond, l’espoir d’aboutirà quelque
métadialectique de robot, se réduisantà l’exercice de quelques procédés complète-
ment explicitables. Or, certains résultats de CHURCH, sur le problème de la décision,
font voir qu’il ne saurait se réaliser.

Le problème du fondement par la réduction à un behaviorisme de robot est un
faux problème.

Tout compte fait, le résultat est assez clair :la Méthode des Mathématiques se
manifeste dans la saisie et l’organisation dialectique de la connaissance.

Elle est préfigurée dans la structure de la connaissance intuitive et catégorique
qui informe la saisie des évidences.

Elle s’organise dans son devenir et se différencie par la saisie dialectique de sa
propre expérience — par l’intervention dans les systèmes dialectisés d’un arbitrage
métadialectique dont la formalisation n’est que le signe.

Remarquons, pour finir, que la métadialectique peutêtre fournie par la dialectique
elle-même dans son intégrité : celle-ci, ayant progressé de ses démarchesélémentai-
res vers des démarches de plus en plus complexes, saura ressaisir dialectiquement
ces dernières par ses propres démarchesélémentaires, indéfiniment.

Ajoutons que la métadialectique pourraitêtreétrangèreà la dialectique ou luiêtre
subordonnée.



38 F. GONSETH

Mais qu’il n’y a aucun sens méthodiqueà supposer que la dialectique soit, au
contraire, subordonnée à la métadialectique.

Philosophie mathématique 39

DEUXIEME PARTIE

Courants actuels

1. Introduction.

67. Avant de passer en revue les courants actuels de la philosophie mathématique
et les problèmes de l’heure, quelques remarques nous paraissent nécessaires.

Qu’il soit tout d’abord bien entendu qu’il ne s’agit encore que d’une orientation
à grands traits qui négligera bien des choses, soit consciemment, soit involontaire-
ment. Le commentaire détaillé des années 1937-1938 viendra prochainement
apporter les compléments indispensables.

Observons ensuite que, si les grands thèmes dont il vient d’être question ne
cessent de former le fond de toutes les préoccupations de la philosophie mathémati-
que, les discussions s’attardent souvent autour de questions particulières d’un intérêt
plus technique. C’est que, si le mathématicien se metà philosopher, il ne le fait en
général pas gratuitement. Le plus souvent, il n’a pas cherché les problèmes de la
connaissance : il les a rencontrés au détour de quelque difficulté de son métier. Il
en résulte d’ailleurs que, par un retournement de perspective, il semble avoir choisi,
dans sa discipline, les problèmes dont la solution intéresse toute la connaissance.

Ainsi s’explique l’intérêt durable ou subit de certaines questions qui sembleraient,
à première vue, devoirêtre réservées au technicien, telles que l’axiomatisation
détaillée de la logistique par exemple, ou la validité de l’axiome du choix en théorie
des ensembles.

Une autre remarque, c’est que le thème concernant l’engagement des mathémati-
ques dans le monde phénoménal semble retenir moins l’attention. Il ne faut pas s’en
étonner : les problèmes de la connaissance qui se posaientà propos des géométries
non-euclidiennes se posent aujourd’hui, sous une forme beaucoup plus pressante et
beaucoup plus frappante, dans la physique,à propos de quanta, de causalité et de
probabilités. Il est naturel que la pensée philosophique s’y porte de préférence. Il
importe cependant de ne pas oublier que, dans l’essentiel, les mêmes problèmes se
retrouvent partout, même dans l’examen critique de la formalisation.

Remarquons enfin que l’expression«la philosophie mathématique actuelle» est
une expression dont le sens est bien difficileà préciser. Aujourd’hui, comme hier,
les positions philosophiques antérieures sont encore activement maintenues. Lorsque
le regard de l’esprit passe de doctrine en doctrine, il ne les voit pas seulement
dispersées géographiquement, ou ordonnées en une perspective contemporaine :
c’est encore dans le temps qu’il doit les situer, les unes s’exprimant en anachronis-
mes et les autres en anticipations.

Pour comprendre la situation actuelle, il est utile de rappeler quelques faits, se



40 F. GONSETH

plaçant vers la fin du siècle dernier et au début de ce siècle. Ce sont, avant tout, la
création cantorienne de la théorie des ensembles, la mise au point de l’axiomatique
hilbertienne et la constitution systématique de la logistique. Presque aussitôt ces
nouvelles disciplines s’étaient trouvées menacées par la rencontre des antinomies.
Alors s’ouvrit une ère — qui dure encore— d’essais et de propositions pour
conjurer les paradoxes et de polémiques assez vivesà ce propos.

68. Citons quelques dates : l’antinomie de BURALI-FORTI est de 1897; celle de
RUSSEL, de 1903;à ce moment l’œuvre de CANTOR est terminée. La première
édition desGrundlagen der Geometrie de HILBERT parut en 1899; les travaux de
ZERMELO sur l’axiomatisation de la théorie des ensembles se placent entre 1904 et
1908; le monument logistique desPrincipia Mathematica est sur pied en 1913,
synthétisant tout le travail des logisticiens jusqu’à cette date. En citant encore les
Problemi della Scienza d’ENRIQUES, en 1905, venant après lesœuvres philosophi-
ques de POINCARÉ, nous aurons fixé, pour la suite, quelques points de repère utiles.

D’ailleurs, en traitant le Problème du fondement, nous avons déjà dû faire
allusionà quelques-uns des courants qui ont entraîné la pensée mathématique jusque
dans ses positions actuelles. Nous l’avons fait en insistant sur les aspects méthodi-
ques; nous allons y revenir de façon plus descriptive.

2. Le formalisme Hilbertien.

69. Avec lesGrundlagen der Geometrie de 1899, l’axiomatisation de la géométrie
semblait accomplie. Même le problème de la non-contradiction avait reçu une
solution provisoire par la«réduction» à la non-contradiction de l’arithmétique (au
sensétendu, c’est-à-dire comprenant non seulement l’arithmétique des nombres
entiers, mais encore ce que nous avons nommé la Dialectique des N et desε).

En 1900, au Congrès International de Paris, la démonstration de la non-
contradiction de l’arithmétique est précisément le second des grands problèmesà
résoudre qu’HILBERT y énumère.

Sur quelle base placer cette démonstration ?
Un premier essai, présenté au Congrès International d’Heidelberg de 1904,

rencontra la critique de POINCARÉ. Les traits essentiels de la futurethéorie de la
démonstration y étaient déjà visibles : la logique ne peutêtre considérée comme
antérieurement construite, car on ne peut totalement expulser les concepts
arithmétiques de l’explication des lois de la logique; il faut tout reconstruireà la
fois : logique et arithmétique.

POINCARÉ présenta l’objection suivante : le discours qui accompagne cette
reconstruction contient quelques-uns des termes dont le sens doitêtre reconstruit.
Y a-t-il un sensà parler de construction dans ces conditions ?

70. C’est seulementà partir de 1918— et pour répondreà la critique intuitionniste
— que fut formulée la doctrine préalable tenant compte de ces observations. Nous

Philosophie mathématique 41

avons expliqué par quel biais le problème de la non-contradiction pouvaitêtre
ramené dans la compétence du technicien : il faut pouvoir délimiter une discipline
de caractère mathématique, d’uneévidence privilégiée, et pour laquelle la question
de la non-contradiction ne se pose pas— qui soità elle seule responsable de toutes
les démarches de la démonstrationà faire.

On crut avoir trouvé la solution en deux temps :
Remplacer l’exercice naturel de la définition et de la déduction par unetechnique

des signes, par un certain nombre d’opérations sur les symboles, selon des règles
données une fois pour toutes; et remplacer les axiomes par des indications ou par
des prescriptions sur certaines configurations de signes, en restant toutefois dans le
cadre dit de lapensée finie (finite Denkweise).

Par cette dernière expression, on crut pouvoir assez facilement désigner un secteur
spécialement assuré de la pensée mathématique. N’allait-il pas suffire de s’en tenirà
des constatationsélémentaires sur les assemblages tombant immédiatement sous les
sens; ou du moinsà des chaînes de signes ne comprenant qu’un nombre fini d’actes
d’intuition de ce genre ? L’idée est tentante. Par un certain côté, elle est captieuse :
si le nombre deséléments d’une de ces chaînes n’est pas borné d’avance, ce n’est pas
uniquement d’actes d’intuition effectifs qu’il peut s’agir, mais bien plutôt de
l’intention de les effectuer. De ce fait, la technique opératoire sur les signes n’est pas
sous le contrôle de l’intuition dite immédiate. Il y rentre unélément dialectique assez
incommodeà circonscrire. C’est à l’exercice de cette technique opératoire et aux
démarches de la pensée finie les accompagnant qu’on a donné le nom deMétamathé-
matique : c’est elle la discipline de caractère normatif privilégié à laquelle devait
incomber le soin de faire voir que les opérations symboliques traduisant une définition
ou une démonstration naturelles n’engendreront jamais le signe de la contradiction.

C’est indéniablement l’espoir de voir la Métamathématique ainsi comprise fournir
tous les moyens d’une démonstration de non-contradiction pour une large part des
mathématiques qui anime les premiers travaux sur la Théorie de la démonstration,
de HILBERT [24-30] ACKERMANN [31-33], BERNAYS [34-36], HERBRAND [37-40],
V.NEUMANN [41], etc. Cet espoir pouvaitêtre pris pour lesigne distinctif de l’école
formaliste hilbertienne.

Une remarque en passant : la doctrine préalable de l’hilbertisme admettait sans
mot dire que la technique opératoire sur les signes, bien qu’elle n’ait jamais le droit
de se référer aux significations que ces signes pourraient prendre dans la pensée
naturelle, reste cependant toujours une fidèle image de celle-ci. C’était passer bien
rapidement sur leproblème de l’adéquation du symbole au symbolisé. Cette
remarque vise d’ailleurs toute espèce de formalisme.

71. Qu’en est-il aujourd’hui ? Aux «Entretiens de Zürich» sur les Fondements et
la Méthode des mathématiques, de décembre 1938 [42], M. BERNAYS déclarait :
«On s’est convaincu qu’une théorie de la démonstration dans le sens de l’intention
primitive du point de vue finitiste” n’était pas en mesure d’atteindre son but».



42 F. GONSETH

Que s’était-il passé entre temps ? En 1931, GÖDEL [43] avait publié le travail
auquel nous avons déjà fait allusion, qui accole une antinomieà l’espoir dont nous
venons de parler.

Il s’avère ainsi que la Métamathématique est inapte à saisir adéquatement toute
la signification, l’intégrité des intentions contenues et aperçues dans les axiomes
originels.

N’en concluons pas que le courant formaliste est maintenant barré : ce qui est
perdu, c’est uniquement la possibilité d’une démonstration de non-contradiction sur
les bases primitives. Mais, dès ici, le courant hilbertien va se diviser.

3. La pensée exacte en Allemagne.

72. Nous avons déjà exposé sous quel aspect méthodique la question se présente
maintenant : si l’on ne veut pas renoncerà l’idée de démonstration techniquement
menée, il faut changer la métamathématique, circonscrire un plus large domaine
d’évidence privilégiée.

Reprenant l’intention primitive, M. GENTZEN [44-45] a fait une proposition qui,
bien qu’il s’en défende, modifie profondément le sens de toute l’entreprise. La
convenance du point de vue finitiste, dit-il, ne provenait pas tant du fait que l’on y
interdisait le recoursà une infinité d’opérations que du fait d’être conformeà un
autre point de vue qui le comprend et le dépasse :le point de vue constructionniste.

Celui-ci se caractérisera par le fait que jamais l’infini n’y interviendra comme
totalité accomplie, mais seulement comme une classe ou une structure en
construction, enétat réglé d’extension.

Pourvu qu’on sache ainsi construire un nombre transfini, rien ne s’opposeraà la
mise enœuvre d’une induction transfinie correspondante, par laquelle l’esprit est
censé répéter transfiniment une même opération.

Il est clair que, maintenant, on a dépassé la Physique du signe, qui formait un des
moments essentiels de la technique opératoire finitiste (qui enétait probablement le
moment originel). Il est vrai qu’on l’avait déjà dépassée, pour s’engager dans une
Dialectique du signe, en n’imposant aucune limitationà la complexité des formules
et à la longueur des«raisonnements intuitifs». Mais cette fois, les arguments, les
mais et les sià l’aide desquels on substituait l’opération effectuable en intentionà
l’opération effectuable dans une réalité contrôlée nous sont enlevés.

C’est dans uneDialectique de la répétition, de l’intention de la répétition
indéfinie, du renouvellement de l’intention, etc., qu’on nous engage. Pourquoi cet
essai ne conduirait-il pasà une réussite ? Et peut-être arriverons-nousà conférer à
une pareilleDialectique de la répétition transfinie la même valeur normative qu’à
celle de la répétition finie.

La démonstration de non-contradiction serait alors accomplie :mais c’est aussi
que l’idée de démonstration aurait elle-même assez profondémet varié. D’ailleurs
pourquoi ne varierait-elle pas ?

Philosophie mathématique 43

Cependant, la question de l’adéquation du symbole au symbolisé, que nous
évoquions déjà à propos de la métamathématique hilbertienne, se fait ici plus
pressante. D’où savons-nous que les raisonnements de lamétamathématique
transfinie effectués sur les symboles continuentà engager aussi la pensée naturelle ?
C’est là un point de doctrine qui mérite réflexion.

73. Du point de vue méthodique, toute autre proposition concernant l’extension de
la métamathématique est légitime, pourvu qu’elle fasse de celle-ci une discipline
normativea priori (comme le sont d’ailleurs restées les mathématiques classiques
aux yeux de beaucoup). Nous aurons, dans un instant, l’occasion de parler dupoint
de vue intuitionniste, qui place d’emblée l’exercice de la pensée mathématique dans
un climat normatif inconditionnel. On pourrait donc penserà lui faire jouer le rôle
de métamathématique. La proposition en aété faite, et il semble que, devant
l’insuffisance du point de vue finitiste, HILBERT y ait aussi songé.

Cependant, il faudrait veillerà ne pas servir deux maîtresà la fois. L’intuition-
nisme prétend être un système conceptuel autonome : non pas un secteur des
mathématiques, maisla mathématique. Il est paradoxal de lui demander de justifier,
à travers les symboles, certaines pratiques dont il ne veut point lui-même.
D’ailleurs, l’intuitionnisme n’admet pas l’équivalence inconditionnelle de la pensée
originelle et de sa traduction formalisée. En faire une métamathématique, c’est
l’employerà contre-sens.

74. Nous avons exposé, dans la partie critique, les conséquences méthodiques qui
semblent ressortir de l’échec des procédés formalisateurs, en face des problèmes
généraux de la non-contradiction, de la décision, etc. La légitimité de la pratique
formalisatrice n’en est pasébranlée; c’est plutôt les idées générales de la démonstra-
tion et de la définition qui en sortent affaiblies : celles-ci ne doivent plusêtre
imaginées pourvues d’avance de toutes leurs propriétés ne varietur. Au contraire,
les procédés formalisateurs semblent précisément idoinesà en préciser le contenu,
à les pousser vers une signification plus différenciée. D’autre part, comme ils ne
sont pas en mesure de saisir adéquatement les intentions originelles dans leur
(sommaire) intégrité, la confrontation du travail dans le formel avec les intentions
primitives sembleêtre également une exigence méthodique inévitable. Le plan
formel ne doit pas être pensé autonome.

L’on s’attendrait peut-être à voir s’installer une doctrine tenant compte de ces
deux moments complémentaires : formalisation et maintien des intentions
originelles. Mais le souci du mathématicien de se retrouver devant un problème
technique proprement posé, et son hésitation devant la pensée critique, expliquent
que la seconde de ces exigences n’intervienne que faiblement. Le climat normatif
se rétablit autour d’un formalisme opératoire et constructif montrant une assez nette
tendanceà l’autonomie.



44 F. GONSETH

75. En Allemagne, le climat normatif semble se reconstituer, pour une part au
moins, autour del’idée de pensée exacte (exakte Denkweise), que REIDEMEISTER

[46] employait déjà avec un recoursà la formalisation. Mais cette expression semble
aussi parfois désigner purement et simplement la pensée s’exerçant selon les normes
mathématiques habituelles.

Un centre d’influence assez actif sembleêtre le séminaire logistique de M.
H. SCHOLZ, à Münster.1

4. Le logicisme polonais.

76. La contribution polonaise auxétudes sur les fondements est des plus importan-
tes. Le titre de la revueFundamenta Mathematicae, fondée en 1920,était à lui seul
un programme. Sa réalisation aété activement menée et l’intention originelle ne
semble pas s’être affaiblie.

Cependant la tâche que nous nous proposons ici de jeter un coup d’œil circulaire
sur les positions occupées actuellement par la philosophie mathématique ne nous
permet de rendre justice qu’en passant. aux résultats d’ordre plutôt technique des
recherches engagées autour de M. SIERPINSKI sur l’axiome du choix et le problème
du continu, et autour de M. ŁUKASIEWICZ sur l’axiomatisation de la logique et les
logiques polyvalentes.

En revanche, il nous. faudra insister sur le climat philosophique qui semble
informer une partie des travaux de l’école polonaise. L’influence de base semble
être celle de la philosophie de BRENTANO, c’est-à-dire d’unréalisme tempéré. Elle
doit cependant composer avec les exigences de la technique formalisatrice, qui,
comme nous en avons déjà fait la remarque, tend à réinstaurer une attitude
normativesui generis.

Les philosophes et logiciens polonais, dit M. AJDUKIEWICZ [48], sont en échange
réciproque d’idées, et forment, à l’exception de M. L. CHWISTEK, l’école de
Varsovie.2 MM. TWARDOWSKI et ŁUKASIEWICZ en furent les maîtres. Les postulats
essentiels de l’école polonaise sont :

a} l’anti-irrationalisme;
b} la clarté des concepts.
Le formalisme, aussi bien que le réalisme des classes, répond naturellement à ces

exigences. Cependant il ne semble pas que l’on ait ressenti la nécessité de les
accorder ou de les arbitrer en une doctrine préalable cohérente.

1 Voir la nouvelle collection desForschungen zur Logik und zur Grundlegung der exakten
Wissenschaften [47].
2 Dite aussi quelquefois école de Varsovie-Lwow.

Philosophie mathématique 45

77. Un des thèmes les plus fréquents de la philosophie scientifique polonaise est
celui de la distinction à faire entrelangue, métalangue et sémantique.

En analogie avec la métamathématique hilbertienne, MM. AJDUKIEWICZ [49],
LEŚNIEWSKI [50], ŁUKASIEWICZ [51] et TARSKI [51] développèrent la conception
d’une métalogique et, plus généralement, d’une métalangue, à adjoindre à toute
langue complètement formalisée.

Ce dernier concept joue un rôle de premier plan dans ces considérations. Nous
allons l’expliquer brièvement.

La logistique a montré comment un secteur du langage peut être formalisé.
Supposons maintenant que l’on ait trouvé un jeu de signes grâce auquel toutes les
combinaisons verbales légitimes dans une certaine langue puissent être traduites
symboliquement. Àl’activité verbale originelle va correspondre une activité
symbolique induite. Celle-ci ne sera pas complètement désordonnée. Supposons que
l’on ait pu apercevoir et formuler toutes les règles dont l’observation rende l’activité
symbolique autonome. Autonome dans le sens suivant :

a} Les règles ne font aucune allusion au sens des symboles, mais seulement à
leur «façon d’être» sur le plan symbolique.

b} Le jeu réglé des symboles sait engendrer un modèle symbolique pour toute
phrase que la langue permet, et n’engendre aucun modèle pour lequel la langue ne
saurait proposer au moins une réalisation. À ce moment nous dirons que la langue
estcomplètement formalisée.

78. Il n’est pas difficile d’apercevoir le réalisme traditionnel à l’arrière-plan d’une
définition de ce genre.

À tout mot correspond un symbole; le même symbole correspond peut-être à
toute une classe de mots. Pour que la correspondance langue-système formel
fonctionne, il ne faut point que l’exercice de pensée s’exprimant dans la langue
brouille à nouveau ces classes. Mais cette pensée n’est pas gratuite : elle vise une
certaine réalité. Celle-ci est donc elle-même adéquatement et durablement reproduite
par la répartition des mots en classes : c’est le réalisme des classes, tel qu’on le
découvre aussi à la base desPrincipia Mathematica et de presque toute philosophie
à base de logistique.

79. Mais qu’est-ce qu’une métalangue ? De même que la métamathématique est le
domaine où il est légitime de parler de la structure formelle des mathématiques, la
métalangue est une langue qui dispose des moyens de parler de lastructure
formelle, de la syntaxe de la langue. Mais la comparaison suggère une objection.
La métamathématique dépend de façon essentielle de la dialectique des signes qu’on
y pratique : elle peut être finitiste, elle peut être transfinitiste. La métalangue ne
dépendra-t-elle pas de la dialectique des structures qu’on y pratiquera ? Supposer
qu’il existe, en soi, une réalité des structures donnée d’avance que la métalangue
exprime adéquatement, c’est encore une fois le réalisme.



46 F. GONSETH

80. Enfin, qu’est-ce que la sémantique ? C’est, d’après TARSKI [52], l’ ensemble des
considérations qu’on peut faire sur la correspondance des expressions du langage
aux choses et aux faits visés par le langage. En un mot, c’est la théorie de
l’adéquation de l’expression de la pensée à l’objet de la pensée. Mais supposer
qu’on puisse opérer une trichotomie rigoureuse entre langue, métalangue et
sémantique, n’est-ce pas encore une fois le réalisme ?

Certes, ces concepts révèlent chacun un aspect de toute formulation de la pensée
— mais un aspect schématique seulement. Supposer qu’ ils en révèlent un aspect
adéquat, c’est poser le réalisme classique en doctrine préalable et c’est rentrer dans
toutes les difficultés dont on croyait être sorti. C’est pourquoi nous ne pouvons
penser que les vues de l’école polonaise soient idoines à la connaissance scientifique
actuelle. Cette remarque n’en touche d’ailleurs ni la validité, ni la portée en tant que
construction rationnelle (schématique).

81. Quelques mots sur la logique à trois termes de M. ŁUKASIEWICZ [53] vont nous
permettre d’entrer avec une remarque de principe dans la question des logiques
modales.

La vérité et la fausseté sont les deux modalités, le vrai et le faux les deux valeurs
de la logique classique des propositions. Une logique modale est une dialectique qui
arbitre d’autres modalités, la possibilité, la nécessité, l’ impossibilité, la contingence,
etc. Formalisée, ce pourrait être un système formel, un calcul. avec autant de valeurs
que de modalité.

Dans notre esquisse du § 9, les logiques modales auraient à figurer parmi les
dialectiques des conduites ou des comportements élémentaires.

Pour établir une logique modale, deux voies sont ouvertes :
a) Partir du sens catégorique des modalités, c’est-à-dire de la connaissance a

priori qui s’exprime dans les associations que nous établissons normativement entre
elles. Et en abstraire telle ou telle dialectique par le procédé de l’abstraction
schématisante, capable déjà d’engendrer la logique du vrai et du faux.

L’axiomatisation schématisante pourrait ensuite trouver son couronnement dans
une formalisation.

La voie inverse est aussi praticable.
b) Établir un système formel, par analogie formelle avec les seuls aspects formels

de la logique classique à deux valeurs. En employant, peut-être, un procédé
quelconque de généralisation, ou de variation de tel caractère formel, dont la
pratique de l’axiomatisation nous a donné tant d’exemples.

Il restera ensuite à faire voir que ce système formel peut trouver une réalisation
dialectique à l’aide des notions catégoriques convenables.

Si la méthode a) ne parvenait pas à nous proposer quelque formalisation
intuitivement simple, il faudrait dire qu’elle est restée en deça de la forme standard
que peut prendre aujourd’hui une théorie.

Si la méthode b) ne sortait pas du formel, il faudrait dire que le système formel

Philosophie mathématique 47

proposé ne mérite qu’ imparfaitement le nom de logique.
Car l’idée de logique comporte la réalisation d’une intention primitive inélimina-

ble : celle d’un accord et d’un raccord (schématiques peut-être) avec le normatif.
La méthode par laquelle M. ŁUKASIEWICZ établit sa logique à trois valeurs est

la seconde. Cependant, la seconde exigence, celle de la réalisation par une logique
modale, reste encore en suspens.

5. Le logicisme américain.

82. Sans souci de la logique géographique, nous allons maintenant passer en U.S.A.
La transition est tout naturellement fournie par le rôle que les études logiques y
jouent dans la philosophie scientifique.

Ici encore, il nous faudra renoncer aux détails, et surtout aux détails techniques,
et nous contenter d’ indications sommaires sur quelques traits caractéristiques.1

Le premier de ces traits est l’ absence d’une tradition qui maintienne avec
persistance certaines positions antérieures; l’ absence de certains climats philosophi-
ques où se transmet, en somme, et en dépit de certaines apparences, un esprit
hermétiquement clos et étranger aux entreprises actuelles de la connaissance.

C’était là une position de départ à la fois forte et faible.
Forte, car elle permettait de poser les problèmes de la connaissance dans la

lumière immédiate de l’ expérience scientifique.
Faible, car l’ absence d’une tradition critique avertie exposait au risque de ne pas

reconnaître ces problèmes dans leur spécificité authentique; et de s’engager, comme
dans une voie neuve, dans quelque chemin déjà battu.

Or la force et la faiblesse de cette position semblent devoir toutes deux
développer leurs conséquences.

D’une part, le primat de l’ attitude scientifique avait trouvé son expression dans
un pragmatisme d’une nature certainement nouvelle et originale. Il s’y instituait une
large collaboration de toutes les disciplines, dont les sciences physiques et
mathématiques et spécialement la logistique n’étaient pas exclues, mais où
l’ influence de la biologie et de la sociologie était cependant la plus sensible.

Le développement de cet empirisme américain est jalonné par les noms de
PEIRCE, JAMES, DEWEY et MEAD.

Peut-être la revue Philosophy of Science (fondée en 1934) représente-t-elle plus
spécialement cette tendance.

Le climat de l’ empirisme scientifique se prête éminemment àune reconsidération
des problèmes philosophiques touchant la connaissance, mais à la condition
d’engendrer un empirisme critique. La faiblesse de la position de départ à laquelle
nous faisions allusion semble se manifester en ceci : qu’un assez fort courant de

1 Voir C.W. MORRIS : Some aspects of recent American scientific philosophy [54].



48 F. GONSETH

l’ empirisme américain semble évoluer vers un empirisme logique ou, mieux encore,
logistique.

83. Quant à ce qui regarde plus spécialement la philosophie mathématique, ces
dernières années sont marquées par de fort belles études axiomatiques [55] (qui
restent, quant à l’essentiel, du type de l’axiomatique fixé par les Grundlagen
d’HILBERT) et par une véritable floraison des études logiques. La fondation de
l’Association for Symbolic Logic et du Journal of Symbolic Logic (1936) témoignent
de la vogue grandissante de ces études.

Il est assez hasardeux de vouloir démêler les différents éléments de la doctrine
ou des doctrines préalables qui informent cette multiple activité. Car le souci de la
rigueur déductive élimine assez généralement ce que l’on pourrait appeler le souci
de la rigueur dialectique, spécialement indiquéen ces matières après les expériences
faites dans la théorie de la démonstration : nous voulons dire le souci de la
cohérence des vues préliminaires et celui de s’entendre au préalable sur ce que c’est
que la rigueur déductive. Les doctrines préalables restent donc implicites, les
sources de l’évidence non critiquées et le normatif non analysé — ce qui est, en
somme, le climat normalement intransigeant de la spéculation mathématique.

84. Les quelques remarques qui vont suivre ne devront donc être interprétées que
comme des indications très schématiques. La première est relative à l’évidente
influence des P.M.1 Du point de vue technique tout d’abord : c’est ainsi que M.
FEYS [56] a pu rendre compte d’une bonne part des directions nouvelles de la
logistique aux États-Unis en les rattachant à telle ou telle étape de l’exposition des
P.M. [57-63].

Du point de vue philosophique ensuite : en même temps que le programme des
P.M., le réalisme des classes (ce qu’on a appelé avec tant de raison l’atomisme
logistique des Principia et qui est le moment essentiel de sa doctrine préalable)
semble être souvent accepté implicitement comme évident par lui-même ou comme
nécessaire. De ce fait, la liaison du problème des fondements à la logique
mathématisée incline fortement tout un secteur de la philosophie mathématique
américaine vers un réalisme conscient ou inconscient, dont on connaît trop, par
ailleurs, l’ insuffisance à rendre compte de la pensée moderne.

85. La seconde remarque (que nous avons déjà faite à propos des logisticiens
polonais), c’est que ce réalisme s’accompagne et s’accommode des exigences
formalisatrices issues de vues sur l’évidence et sur l’ intuition immédiate tout à fait
étrangères au réalisme. Il en résulte un dualisme assez curieux : la discipline
originelle emprunte tous ses termes primitifs, de prédicat, de relation, etc., à la
métaphysique réaliste; mais la métadiscipline (au sens hilbertien), c’est-à-dire la

1 P.M.: Principia Mathematica.

Philosophie mathématique 49

discipline dont relèvent les procédés auxquels les symboles doivent ou peuvent être
soumis, présente un caractère opérationnel (où reparaissent peut-être certaines
exigences empiristes authentiques). Or, est-il possible d’oublier que le maniement
des signes ne s’opère pas en dehors de toute logique ? Que la discipline originelle
se présente aussi sous l’ aspect de la logique de l’objet, la logique du vrai et du faux
étant isomorphe à la logique de l’être et du non-être ? Que par conséquent, dans les
opérations effectuées sur les symboles, on peut apercevoir à la fois la mise en
œuvre de la métadiscipline et celle de la discipline originelle non-formalisée ? Qui
nous assure quel tous les problèmes, à propos desquels la logique fut conçue, ne
renaîtront pas au sein de la métadiscipline ?

En l’absence d’une doctrine préalable qui mette explicitement d’accord les
procédés opérationnels de la métadiscipline avec la métaphysique réaliste, cette
double fondation de la discipline originelle est une monstruosité méthodique.

La métamathématique hilbertienne n’est pas exposée à ce reproche, parce qu’elle
n’est qu’un secteur privilégié de la mathématique.

D’ailleurs, la métalogique au sens de tout à l’heure peut être complètement
détachée de la logistique. En tant que théorie de notre comportement vis-à-vis des
assemblages de signes, elle pourrait s’établir dans son propre climat d’évidence, au
même titre que toute autre analyse combinatoire, et sans aucun recours préalable au
réalisme des classes. Ce serait alors une réalisation — partielle il est vrai — d’un
Behaviorisme théorique (au sens où nous disions aussi que la Dialectique des signes
fait partie de la Dialectique des comportements).

86. Une troisième remarque, c’est que dans certains travaux récents, spécialement
de CHURCH, KLEENE et ROSSER la situation créée par les résultats de GÖDEL est à
l’origine de recherches qui (en rappel des distinctions faites dans la partie
méthodique) se rapportent moins au problème orthodoxe du fondement qu’aux
problèmes de la méthode. On peut les envisager comme des contributions à
l’analyse créatrice des notions de démonstration, de construction, ou de définition.

Enfin, on ne saurait passer sous silence l’ intérêt porté aux États-Unis aux
logiques des modalités [64-66].

Le thème général : qu’est-ce qu’une logique ? semble susceptible de devenir un
point de rencontre et de confrontation de tous les courants actuels, des courants
traditionnels aussi bien que des courants nouveaux.

Nous en avons déjà dit un mot à propos de la logique de M. ŁUKASIEWICZ. En
Europe, et sans parler de la logique intuitionniste, ni des essais idonéistes sur
lesquels nous reviendrons, il faut encore rapporter à ce thème les idées de M.
ORESTANO [67-68] sur une logique générale, et, par exemple, celles de M. POIRIER

[69] sur la logique algorithmique et le nombre.
Des deux moments que nous considérons comme décisifs, le moment formel et

l’ accrochage au normatif a priori, il est assez compréhensible que le climat
logistique ait surtout mis le premier en évidence. Il faut cependant noter, dans le



50 F. GONSETH

pragmatisme conceptualiste de C.J. LEWIS [64] et dans sa théorie de la «strict-
implication» (explicitation de l’ implication dans les catégories modales du
nécessaire et du possible) la volonté de tenir compte à la fois du formel et des
facteurs qui orientent le choix d’un système formel privilégié.

87. En ne conservant qu’une impression d’ensemble nécessairement très sommaire,
on peut dire que, par l’ intermédiaire de la logistique, le réalisme traditionnel
influence fortement la philosophie américaine. Mais on ne peut affirmer que
l’arbitrage entre le pragmatisme, le formalisme opératoire et les vues réalistes sache
d’ores et déjà maintenir ces trois «phases» dans un équilibre capable de servir de
fondement à une philosophie moderne de la connaissance.

6. Le mouvement de l’Unité de la Science.

88. Nous passerons maintenant à un mouvement sans foyer géographique bien
déterminé : le mouvement dit «de l’Unité de la Science».

D’après les indications historiques de M. FRANK [70], le mouvement semble être
sorti d’une réaction anti-métaphysique contre les vues philosophiques alors
courantes en Europe centrale, vues où le primat de la métaphysique réaliste était
encore incontesté.

Depuis la première Tagung für Erkenntnislehre der exakten Wissenschaften, à
Prague, en 1929, une opposition commune aux «Geisteswissenschaften», à la
métaphysique, à l’ irrationalisme semble avoir rapproché des groupes à l’origine
assez éloignés, tels que le Cercle de Vienne, le groupe de Berlin, l’école polonaise
et quelques autres philosophes rationalistes, logicistes ou empiristes français,
scandinaves ou américains.

Autour de la revue Erkenntnis, et autour d’un programme se résumant dans la
volonté de créer une philosophie d’inspiration authentiquement scientifique se sont
ensuite rencontrées des tendances fort diverses.

89. À vouloir tenir compte de toutes les opinions exprimées à la Conférence
préliminaire de Prague en 1934, et les années suivantes, aux Congrès internationaux
de Paris, Copenhague, Paris et Cambridge, il est impossible de circonscrire une
doctrine philosophique engageant tous les participants habituels ou occasionnels,
même sur les points les plus essentiels.

Il s’ est cependant établi l’habitude d’envisager les vues du noyau originel comme
représentatives du groupement. Ces vues elles-mêmes ont subi, en ces quelques
années, d’assez sérieux remaniements. Certains traits essentiels sont cependant restés
invariables : ils nous intéressent par la façon dont ils mettent en présence, pour
rendre compte de la connaissance objective, les mathématiques et la réalité [71-75].

Le lieu de la rencontre, c’est la langue, spécialement le langage de la science.
Les modalités de la rencontre seront imaginées sur le modèle de la rencontre des

mathématiques et de la métamathématique hilbertienne.

Philosophie mathématique 51

Toute formule mathématique peut être interprétée sous deux aspects :
a) quant à sa signification originelle,
b) quant à sa structure formelle.
On va donc commencer par imaginer une structure purement formelle du langage,

en répartissant les mots en classes et en réunissant en une pure syntaxe les règles
selon lesquelles ces classes pourront être mises en relations verbales-formelles.

Les mathématiques et la logique font partie de la syntaxe. Comme celle-ci, face
à la réalité, elles sont tautologiques : la syntaxe ne vise que l’expression verbale.

Au langage ainsi formalisé s’oppose le langage matériel, dont la mission est
d’exprimer les énoncés de fait.

La mission de la philosophie est de surveiller la syntaxe, dont la stricte
observance préservera des faux problèmes.

90. Mais il faut bien que l’aspect formel et l’ aspect matériel du langage soient
accrochés l’un à l’autre. Supposons que q1 soit le signe verbal d’un objet q; Q un
attribut réel de ce dernier; et Q1 un certain attribut du signe verbal de Q. Voici
maintenant la règle universelle de la rencontre du formel et du matériel [71] :

L’attribut Q1 appartient dans le langage formel au signe q1 si l’attribut réel Q
appartient à l’objet q.

Cet énoncé, à lui seul, et indépendamment de tout l’ appareil logistique dont on
pourra l’ entourer, règle complètement la question du point de vue philosophique :
la solution envisagée emprunte ses idées essentielles et ses articulations décisives
à la métaphysique réaliste.

Conçues, pour porter pièce au réalisme traditionnel, dans les termes de ce même
réalisme, les vues «orthodoxes» de notre mouvement n’ont point su s’en affranchir.

7. Brève remarque.

91. Les points de vue que nous allons encore examiner se distinguent en ceci :
qu’ils ne reconnaissent pas comme valables sans examen préalable les positions
normatives traditionnelles de la pensée mathématique.

L’ intuitionnisme, il est vrai, pour rétablir immédiatement un nouveau climat
normatif qui lui soit propre.

L’ idonéisme, au contraire, pour introduire dans l’ idée du normatif un élément
critique qui lui enlève son caractère absolu, et qui permette d’accepter alternative-
ment des positions normatives inconciliables, comme on accepte alternativement des
géométries inconciliables dans un même cadre axiomatique.

8. L’intuitionnisme hollandais et Mannoury.

92. L’axiomatisation de ZERMELO de la théorie des ensembles avait soulevé les
critiques de BOREL, LEBESGUE et BAIRE, entre autres. La théorie générale des
ensembles, pensaient ces savants, est trop éloignée de l’ intuition mathématique



52 F. GONSETH

immédiate pour qu’un axiome visant un ensemble quelconque ait une signification
sûre. C’est pourquoi ils se sont restreints à ne parler que des ensembles qui leur
paraissaient clairement donnés à l’ intuition.

Le point de vue intuitionniste comporte une conception assez analogue du rôle
de l’ intuition. L’ intuition de la vérité, dira BROUWER [76-78], est le seul critère du
vrai. Critère d’ailleurs infaillible, car l’ intuition mathématique immédiate représente
la partie exacte de notre pensée, indépendante de toute vérification expérimentale,
indépendante également du langage. Cette intuition n’est d’ailleurs point automati-
que. L’activité créatrice de l’ esprit y collabore.

Selon cette conception, il est impossible de statuer une fois pour toutes sur les
conclusions mathématiques permises et celles qui ne le sont pas : chaque conclusion
doit être jugée selon son évidence propre. Dès lors, les procédés formalisateurs sont
impropres à trancher la question du fondement. L’ intuitionniste ne consent à
formaliser que par commodité, en maintenant vigilante derrière la forme morte du
symbole, l’ intuition de sa signification.

Mais l’ intuition qui est ainsi invoquée ne saurait-elle être un peu précisée ?
L’ intuitionnisme refuse l’ intuition géométrique, l’ intuition du sensible au sens

kantien. Il se replie sur la prise de conscience d’actes mentaux élémentaires : la
répétition et le libre choix.

Ainsi, par exemple, le nombre quelconque de l’ intuitionnisme n’est pas, comme
dans les mathématiques classiques, une fraction décimale telle que 3,1415..., dont
toutes les décimales sont arbitraires, mais supposées déterminées d’avance. C’est
une fraction décimale dont les décimales sont àchoisir librement l’une après l’ autre.

La différence est grande. Dans ce dernier cas, l’ alternative brute :

deux nombres sont égaux ou inégaux,

ne joue plus.
En effet, deux suites de choix doivent être pensées égales, s’ il est fixéou entendu

d’avance qu’à chaque étape le choix sera le même pour l’une et pour l’ autre, ou
elles doivent être pensées inégales s’ il est constaté ou entendu ou fixé d’avance
qu’un choix de rang déterminé sera différent pour l’une et pour l’ autre; mais s’ il est
seulement entendu que le choix sera une fois différent, sans spécifier quand,
l’échéance peut être remise indéfiniment : la décision est, en fait, suspendue.

Ce seul exemple montre qu’on a affaire à une nouvelle dialectique, qui coïncide
avec la dialectique classique, tant qu’ il ne s’agit que d’un nombre borné d’actes de
décision; qui s’en écarte si ce nombre est indéterminé. Dialectique s’établissant
dans son propre climat d’évidence avec une entière légitimité.

93. À ce propos, rappelons que, sur la foi du mot «intuition», on fait parfois un
rapprochement entre l’ intuitionnisme et le kantisme. Peut-être serait-il plus juste de
confronter la conception brouwerienne du vrai avec celle de SPINOZA. Celui-ci ne
disait-il-pas déjà que :

Philosophie mathématique 53

«L’unique criterium de la vérité, c’est la vérité elle-même» (Tractatus de
Intellectus Emendatione, 1, 12).

«La méthode n’est rien d’autre qu’une connaissance par réflexion, elle est l’ idée
de l’ idée» (Ibid., 1, 13).

«Ce qui constitue la forme de la pensée vraie doit être cherché dans la pensée
elle-même et déduit de la nature de l’ intelligence» (Ibid., 1, 24).

94. Avec les réserves rappelées plus haut, HEYTING [79] a formalisé la logique
intuitionniste et KOLMOGOROFF [80] en a donné une interprétation dans la logique
ordinaire : c’est la logique des problèmes résolus et à résoudre [81].

Dans la perspective critique, le retrait de l’ intuitionnisme sur l’ intuition «interne»
rend encore plus pressante la question suivante : comment se fait-il que l’ intuition,
activité créatrice de l’ esprit, soit commune à tous les hommes ? Une étude
expérimentale de l’ intersubjectivité apparaît inévitable. Non pas que l’ intuitionniste
le demande : ce serait modifier le caractère fondamentalement normatif de sa
position.

Cette étude a été entreprise par MANNOURY.

95. Fonder les mathématiques, c’est, pour MANNOURY [82], les concevoir comme
une manifestation de la vie dans ses rapports avec d’autres manifestations de la vie.

Liées à la parole, c’est par l’étude des actes verbaux qu’on les atteindra
efficacement. Cette étude sera expérimentale, psychologique. Ce sera la signifique
expérimentale, que MANNOURY définit ainsi : étude des associations psychologiques
qui sont à la base des actes verbaux, en exception des sciences de la parole au sens
étroit (étymologie, etc.).

Le fondement signifique des mathématiques doit en précéder le fondement
axiomatique. Démontrer, réfuter, déduire sont aussi des mots de la langue de tous
les jours dont on ne saurait éliminer tout le contenu émotionnel et volitionnel.

Ainsi la formalisation — assez en accord avec les vues que nous avons nous-
même présentées — sera toujours schématisante.

MANNOURY formalise l’ analyse psychologique pour la rendre plus efficace. Il y
introduit certaines distinctions susceptibles d’écarter de nombreux malentendus (ou
faux-problèmes) ! En voici deux exemples :

Il oppose le sous-complexe physique et le sous-complexe logique, ce qui
correspond plus ou moins à notre distinction entre la dialectique de la sensation et
la dialectique des conduites élémentaires.

La valeur indicative et la valeur émotionnelle des lois naturelles répondent
respectivement à des régularités des associations attente-perception et perception-
attente.

Sur plusieurs points en accord avec l’ intuitionnisme, MANNOURY s’en distingue
cependant par une position critique plus large.



54 F. GONSETH

9. L’idonéisme.

96. Notre introduction mentionnait les Problemi della Scienzia (1905) d’ENRIQUES.
On y trouve, sur l’ aspect psychologique des opérations logiques, des vues à
rapprocher de celles de MANNOURY. Mais nous voulons surtout rappeler le résultat
d’une analyse profonde et convaincante : l’analyse des notions de fait et d’objecti-
vité.

Ce résultat, c’ est que ni l’une ni l’ autre de ces notions n’est donnée d’avance
dans la plénitude de sa signification. Le sens commun et l’ intuition immédiate n’en
disposent que dans un sens sommaire. Dans le savoir actuel, ce sens s’est précisé
et différencié. Mais l’objectivitéscientifique n’existe pas antérieurement àla science
et en dehors de la science : c’est ce que la science a su faire de la notion commune
d’objectivité. Et de même, ce que la science appelle un fait, ce n’est pas le fait en
soi de l’ appréhension immédiate : c’est ce que la science a su faire du fait brut et
sommaire.

En bref, le fait scientifique et l’objectivitéscientifique ne sont explicables que par
la science.

C’est là une remarque capitale : elle doit être étendue à toutes les notions dont
la science s’empare pour s’en servir. Nulle d’entre elles ne possède encore, dans la
langue de tous les jours, le sens différencié que son rôle dans les techniques et dans
la spéculation scientifique lui conférera. Ni le mot de géométrie, ni celui de logique,
ni celui de définition ou de démonstration, ni même celui d’existence ne portent en
eux, de façon prédéterminée, les significations que l’activité de l’ esprit saura leur
construire.

Il est vain de vouloir les réduire à un savoir antérieur, ou à des procédés
automatiques.

Seul l’esprit scientifique peut être responsable de la critique de la science, de la
philosophie scientifique.

97. C’est là, dira-t-on, le programme commun de tous les philosophes scientifiques.
Certes ! Mais les explications précédentes montrent que, de toute évidence, il n’est
réalisable que si l’on abandonne l’ idée d’un savoir complètement prédicatif et d’un
fondement complètement déductif. La solution ne peut consister que dans un
arbitrage constamment renouvelable entre la connaissance acquise et la connais-
sance a priori — ou entre l’ invention et l’ intuition. C’est le premier postulat
méthodique à satisfaire par tout système de vues sur la connaissance s’ il prétend
être idoine à la connaissance scientifique.

C’est aussi le premier postulat de la doctrine idonéiste [88-89]. Celle-ci a
d’ailleurs été exposée dans quelques-uns de ses traits essentiels, au cours de la
partie méthodique, ce qui nous dispense de le faire ici. Le présent exposé, sans que
la chose ait été préméditée, est d’autre part une démonstration par le fait que

Philosophie mathématique 55

l’ idonéisme est capable de fournir le cadre où les si nombreuses nuances de la
pensée mathématique peuvent être interprétées d’un point de vue unitaire.

Nous nous bornerons à rappeler quelques essais inspirés de préoccupations
analogues (qui regardent, il est vrai, autant la physique que les mathématiques et
viendraient s’ inscrire sous la rubrique : Dialectique de l’expérience systématique)
de MM. DESTOUCHES [83-84] et MARIANI [85] et de Mlle FÉVRIER [86-87].

10. La philosophie scientifique en France.

98. En faisant ainsi rapidement la revue des points de vue actuels, nous n’avons
certes pas été complet. Le commentaire annuel détaillé nous permettra de revenir
sur bien des omissions. Mais l’ injustice de ce rapide exposé serait criante, si nous
ne relevions pas le rôle de toujours de la pensée philosophique en France. Nulle
part, l’ esprit philosophique et l’ esprit scientifique n’ont été plus étroitement et plus
continûment en contact que dans ce pays.

Les limites de cette étude ne nous permettent pas d’en multiplier les témoignages.
Simplement comme points de repère, rappelons la Correspondance [90] sur les
ensembles entre MM. BAIRE, BOREL, HADAMARD et LEBESGUE. Rappelons l’œuvre
philosophique de POINCARÉ et ses discussions avec COUTURAT et RUSSEL sur la
définition des concepts mathématiques par la logistique, avec ZERMELO sur
l’ axiomatique des ensembles, avec HILBERT sur l’ axiomatique des nombres. On ne
saurait passer sous silence une œuvre comme Les Étapes de la philosophie
mathématique de M. L. BRUNSCHVICG — pour ne citer que ce qui regarde
spécialement les mathématiques.

Il serait injuste aussi de ne pas rappeler le rôle de la Revue de Métaphysique et
Morale. (Il est d’ailleurs injuste de la citer seule).

Cette tradition épistémologique est loin d’être interrompue, à n’en prendre pour
preuve que les travaux récents de MM. BACHELARD [91-94], POIRIER [95],
CAVAILLÈS [96-97] et LAUTMANN [98-99], entre beaucoup d’autres. Nous
reviendrons sur ces ouvrages récents dans notre prochain fascicule et nous aurons
à en dégager les résultats et les tendances.



Philosophie mathématique 57

INDEX BIBLIOGRAPHIQUE1

[1] La prochaine chronique reprendra plus à fond les Problèmes de l’heure.
[2] P. VALÉRY : Variété I, N.R.F., Paris.
[3] H. POINCARÉ : Des fondements de la géométrie, Chiron, Paris, p. 5-12.
[4] H. POINCARÉ : Dernières pensées, Flammarion, Paris (1913), p. 57-97.
[5] H. POINCARÉ : La science et l’hypothèse, Flammarion, Paris, p. 18-91.
[6] F. ENRIQUES : Les concepts fondamentaux de la science, Flammarion, Paris,

p. 42-61.
[7] L. BRUNSCHVICG : L’expérience humaine et la causalité physique, F. Alcan,

Paris, p. 478-490.
[8] H. WEYL : Philosophie der Mathematik und Naturwissenschaften, Handbuch

der Philosophie, Abteilung 2, Beitrag A (1926).
[9] F. GONSETH, voir la note [88], p. 61-66.
[10] I. NEWTON : New Theory of light and colours, Philos. Trans. (1672-1676).
[11] F. LAMBERT : Beschreibung einer Farbenpyramide, Berlin (1772).
[12] W. V.GOETHE : Zur Farbenlehre, Tübingen (1810).
[13] A. GRASSMANN : Zur Theorie der Farbenmischung, Pogg. Ann., 89 (1858),

p. 69-84.
[14] H. V.HELMHOLTZ : Handbuch der Physiologischen Optik, Hamburg und

Leipzig (1896).
[15] E. HERING : Grundzüge der Lehre vom Lichtsinn, Leipzig (1905-1920).
[16] E. SCHRÖDINGER : Grundlinien einer Theorie der Farbenmetrik, Annalen der

Phys. 63 (1920), p. 397-481.
[17] J.F. SCHOUTEN : Vierfarbentheorie, Proc. Amsterdam, 38 (1935), p. 590.
[18] G. FECHNER : Elemente der Psychophysik, 3e édition, Leipzig (1907).
[19]* K.W. WAGNER : Vorschlag zu einer praktischen Definition der Lautheit,

Zeitschr. für Hochfrequenz und Elektroakustik 52 (1938), p. 14.
[20] H. POINCARÉ : La logique de l’infini, in Dernières Pensées, Flammarion,

Paris (1913), p. 101.
[21] F. ENRIQUES : Les problèmes de la science et de la logique, F. Alcan, Paris,

p. 149.
[22]* Ed.Ch. TOLMAN : An operational analysis of Demands, in Das Kausal-

problem, F. Meiner, Leipzig, et Levin et Munksgaard, Kopenhagen (1937).
[23] F. GONSETH : La logique en tant que physique de l’objet quelconque, Actes

du Congrès int. de phil. scientif. 6 (1936), Hermann, p. 1-23.
[24] D. HILBERT : Axiomatisches Denken, Math. Annalen 78 (1918), p. 405-415.

1 Le signe * précède les ouvrages ou les articles parus après 1936.



58 F. GONSETH

[25] D. HILBERT : Neubegründung der Mathematik, Abh. Math. Semin. Hamburg
1 (1922), p. 157-177.

[26] D. HILBERT : Die logischen Grundlagen der Mathematik, Math. Annalen 88
(1923), p. 151-165.

[27] D. HILBERT : Die Grundlagen der Mathematik, Abh. Math. Sem. Hamburg.
6 (1928), p. 65-85.

[28] D. HILBERT : Probleme der Grundlegung der Mathematik, Math. Annalen,
102 (1930), p. 1-9.

[29] D. HILBERT : Die Grundlegung der Elementaren Zahlentheorie, Math.
Annalen 104 (1930).

[30] D. HILBERT : Beweis des Tertium non datur, Nachr., Ges. Wiss. Göttingen.
Math. Phys. Kl. (1931), p. 120-125.

[31] W. ACKERMANN : Begründung des «Tertium non datur» mittels der
Hilbertschen Theorie der Widerspruchsfreiheit, Math. Ann. 93 (1924),
p. 1-36.

[32] W. ACKERMANN : Zum Hilbertschen Aufbau der reellen Zahlen, Math.
Annalen 99 (1928), p. 118-135.

[33] W. ACKERMANN : Untersuchungen über das Eliminationsproblem der
mathematischen Logik, Math. Annalen 110 (1934), p. 390-413.

[34] P. BERNAYS : Axiomatische Untersuchung des Aussagenkalküls der
«Principia Mathematica», Math. Zeitschr. 25 (1926), p. 305-320.

[35] P. BERNAYS : Die Philosophie der Mathematik und die Hilbertsche
Beweistheorie, Blätter f. deutsche Philosophie 4 (1930), p. 326-327.

[36] P. BERNAYS : Methode des Nachweises von Widerspruchsfreiheit und ihre
Grenzen, Verhandl. Intern. Math. Kongresses, Zurich 2 (1932), p. 342.

[37] J. HERBRAND : Les bases de la logique Hilbertienne, Rev. de Méta. 37
(1930), p. 243-255.

[38] J. HERBRAND : Recherches sur la théorie de la démonstration, Thèse de la
Fac. des Sc. de Paris (1930).

[39] J. HERBRAND : Sur le problème fondamental de la logique mathématique, C.
R. Soc. Sc. et L. Varsovie, cl. 3 24 (1931), p. 12-56.

[40] J. HERBRAND : Sur la non-contradiction de l’arithmétique, Journ. f. Math.
166 (1931), p. 1-8.

[41] J. V.NEUMANN : Zur Hilbertschen Beweistheorie, Math. Zeitschr. 26 (1927),
p. 1-46.

[42] Les comptes rendus des Entretiens de Zurich paraîtront prochainement.
[43] K. GÖDEL : Über formal unentscheidbare Sätze der «Principia Mathematica»

und verwandter Systeme, Monatsh. f. Math. u. Phys. 38 (1931), p. 173-198.
[44] G. GENTZEN : Untersuchungen über das logische Schliessen, Math. Zeitschr.

39 (1934), p. 176-405.
[45] G. GENTZEN : Die Widerspruchsfreiheit der reinen Zahlentheorie, Math.

Philosophie mathématique 59

Annalen 112 (1936), p. 493-565.
[46] K. REIDEMEISTER : Exaktes Denken, Philosophischer Anzeiger 3 (1928).
[47] Forschungen zur Logik und zur Grundlegung der exakten Wissenschaften,

Verlag von S. Hirzel, Leipzig (1934-1938); les cinq premiers cahiers ont déjà
paru.

[48] K. ADJDUKIEWICZ : Der logistische Antiirrationalismus in Polen, Erkenntnis
5 (1935), p. 151-161.

[49] K. ADJDUKIEWICZ : Sprache und Sinn, Erkenntnis 4 (1934), p. 100-138.
[50] St. LESNIEWSKI : Über Definitionen in der sogenannten Theorie der

Deduktion, C. R. Soc. Sc. Varsovie, cl. 3 23 (1930).
[51] J. ŁUKASIEWICZ et A. TARSKI : Untersuchungen über das Aussagenkalkül,

C. R. Soc. Sc. Varsovie, cl. 3 23 (1930), p. 30-50.
[52] A. TARSKI : Grundlegung der wissenschaftlichen Semantik, Actes du congrès

de philosophie scientifique, Paris 3 (1935-1936), p. 1-8.
[53] J. ŁUKASIEWICZ : Philosophische Bemerkungen zu mehrwertigen Sytemen der

Aussagenlogik, C. R. Soc. Sc. Varsovie, cl. 3 23 (1930), p. 51-77.
[54] C.W. MORRIS : Some aspects of recent American scientific philosophy,

Erkenntnis 5 (1935), p. 142-149.
[55] Voir par exemple E. V.HUNTINGTON : The postulational method in mathema-

tics, The American mathematical monthly 41 (1934), p. 84-92.
[56]* R. FEYS : Directions nouvelles de la logistique aux États-Unis, Revue néo-

scolastique de philosophie, 2e série 55 (1937), p. 398-411.
[57] W.V. QUINE : A system of logistic, Harvard University Press, Cambridge,

Mass. (1934).
[58] W.V. QUINE : Toward a calculus of concepts, Journal of Symbolic Logic 1

(1936), p. 2-25.
[59] A. CHURCH : A set of postulates for the foundation of logic I, Annals of

mathematics, 2e s. 33 (1932), p. 355-357.
[60] A. CHURCH : A set of postulates for the foundation of logic II, Annals of

mathematics, 2e s. 34 (1933), p. 839-864.
[61] A. CHURCH : Mathematical logic, mimeographed, Princeton N.J. (1936).
[62] H.B. CURRY : Analysis of logical substitution, Amer. Jour. math. 51 (1929),

p. 363-384.
[63] H.B. CURRY : Grundlagen der kombinatorischen Logik, Amer. Jour. math.

52 (1930), p. 509-536, 789-834.
[64] C.I. LEWIS and C.H. LANGFORD : Symbolic logic, Century Co, New-York

(1932).
[65] C.I. LEWIS : Emch’s calculus and strict implication, Jour. Symb. Logic 1

(1936), p. 77-86.
[66]* Par exemple H.B. SMITH : Modallogic — a revision, Philosophy of science

4 (1937), p. 383-384.



60 F. GONSETH

[67]* F. ORESTANO : Nouvelles vues logiques, Actes du IXe Congrès International
de Philosophie 6, p. 64-68.

[68] F. ORESTANO : Logica del potenziamento e logica dei comportamenti,
Archivio di Filosofia (1936).

[69]* R. POIRIER : Le nombre, F. Alcan, Paris (1938).
[70] P. FRANK : Die Prager Vorkonferenz 1934, Erkenntnis 5 (1935), p. 2-5.
[71] R. CARNAP : Le problème de la logique de la science, Hermann et Cie, Paris

(1935), p. 18.
[72]* H. REICHENBACH : La philosophie scientifique, une esquisse de ses traits

principaux, Travaux du IXe Congrès International de Philosophie 4 (1936),
p. 86-91.

[73] H. HAHN : Logik, Mathematik und Naturerkennen, Collection «Einheits-
wissenschaft», Gerold et Cie, Wien.

[74] Voir aussi R. CARNAP : Logische Syntax der Sprache, Julius Springer, Wien
(1934).

[75] R. CARNAP : L’ancienne et la nouvelle logique, Hermann et Cie, Paris (1933).
[76] E.J.L. BROUWER : Begründung der Mengenlehre unabhangig vom logischen

Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Verh. Akad. Wet. Amsterdam 12 nos 5
et 7 (1918-1919).

[77] E.J.L. BROUWER : Zur Begründung der intuitionistischen Mathematik, Math.
Annalen 93 (1925), p. 244-257 et 95, p. 251-256.

[78] E.J.L. BROUWER : lntuitionistische Betrachtungen über den Formalismus,
Proc. Akad. Wet. Amsterdam 21, p. 374-379.

[79] A. HEYTING : Die formalen Regeln der intuitionistischen Logik, S.B. Preuss.
Akad. Wissenschaften (1930), p. 42-56.

[80] A. KOLMOGOROFF : Zur Deutung der intuitionistischen Logik, Math.
Zeitschr. 35 (1932), p. 58-65.

[81]* Voir aussi E.W. BETH : L’évidence intuitive dans les mathématiques
modernes, Travaux du XIe Congrès International de Philosophie 6; Actualités
scientifiques et industrielles, Hermann, Paris (1937).

[82] G. MANNOURY : Die signifischen Grundlagen der Mathematik, Erkenntnis
4 (1934), p. 288-309 et 317-345.

[83]* J.L. DESTOUCHES : Sur l’unité de la Physique théorique, Bulletin Sci. École
Polytechn., Timasoara 8 (1938), p. 49-70.

[84]* J.L. DESTOUCHES : Sur la forme générale des théories physiques, Institutul
de arte grafice, «Ardealul», Cluj (1938).

[85] J. MARIANI : Les limites des notions d’objet et d’objectivité, Hermann et Cie,
Paris (1938).

[86] P. FÉVRIER : Les relations d’incertitude de Heisenberg et la logique, Travaux
du IXe Congrès International de Philosophie 6, p. 88-94.

[87]* P. FÉVRIER : Sur une forme générale de la définition d’une logique, C.R.

Philosophie mathématique 61

Acad. Sc. 204, Paris (1937), p. 958-959.
[88] F. GONSETH : Les mathématiques et la réalité, F. Alcan, Paris (1936).
[89]* F. GONSETH : Qu’est-ce que la logique ? Hermann et Cie, Paris (1937).
[90] Voir E. BOREL : Cinq lettres sur la théorie des ensembles, dans les Leçons

sur la théorie des fonctions, Gauthier-Villars, Paris (1914), p. 150-160.
[91] G. BACHELARD : Le nouvel esprit scientifique, F. Alcan, Paris (1934).
[92] G. BACHELARD : Le pluralisme cohérent de la chimie moderne, Vrin, Paris.
[93]* G. BACHELARD : L’expérience de l’espace dans la physique moderne,

F. Alcan, Paris (1937).
[94] G. BACHELARD : La dialectique de la durée, Boivin, Paris.
[95] R. POIRIER : Essai sur quelques caractères des notions d’espace et de temps,

Vrin, Paris (1932).
[96]* J. CAVAILLÈS : Remarques sur la formation de la théorie abstraite des

ensembles, Hermann, Paris (1938).
[97]* J. CAVAILLÈS : Méthode axiomatique et formalisme, Hermann, Paris (1938).
[98]* A. LAUTMANN : Essai sur les notions de structure et d’existence en

mathématiques, Hermann et Cie, Paris (1938).
[99]* A. LAUTMANN : Essai sur l’unité des sciences mathématiques dans leur

développement actuel, Hermann, Paris (1937).



Philosophie mathématique 63

TABLE DES MATIÈRES

Introduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 1

PREMIERE PARTIE

Les grands thèmes de la philosophie mathématique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3
Remarques . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3

Chapitre I — La Dialectique de la connaissance . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
1. La Dialectique de la sensation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 5
2. La Dialectique des conduites élémentaires . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 8
3. La Dialectique de l’expérience systématique . . . . . . . . . . . . . . . . . . 11

Chapitre II — La Méthode de la pensée mathématique . . . . . . . . . . . . . . . . 15
1. Observations préliminaires . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15
2. Le problème de l’évidence . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 16

a) La méthode de l’évidence et de la nécessité inconditionnelles . . . . 16
b) La dialectique du suffisant et de l’ arbitraire . . . . . . . . . . . . . . . . 18
c) La permanence du climat de l’évidence . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 19

3. Le problème du fondement . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
a) Une distinction essentielle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20
b) La méthode déductive . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21
c) L’exigence de non-contradiction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 24
d) La réduction a une doctrine antérieure . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 26
e) La formalisation . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 28

4. Le problème de la méthode . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
a) La dialectique enrobante . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 30
b) Qu’est-ce que la méthode ? . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 32
c) La dialectisation de l’expérience mathématique . . . . . . . . . . . . . . 34

DEUXIEME PARTIE

Courants actuels . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
1. Introduction . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 39
2. Le formalisme Hilbertien . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 40
3. La pensée exacte en Allemagne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 42
4. Le logicisme polonais . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 44
5. Le logicisme américain . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 47
6. Le mouvement de l’Unité de la Science . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 50
7. Brève remarque . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51
8. L’ intuitionnisme hollandais et Mannoury . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 51



64 F. GONSETH

9. L’ idonéisme . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 54
10. La philosophie scientifique en France . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 55

Index bibliographique . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 57

Table des matières . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 63


